
Aufsätze

Ordnung im Wandel. Zur Notwendigkeit einer Theorie der Weltbilder.

Peter Fischer1

Zusammenfassung: Gerade in Zeiten, in denen sich die gesellschaftliche Ordnung spürbar
wandelt, besteht ein Bedürfnis nach Weltbildern – auf subjektiver wie auf kollektiver Ebene.
Der Aufsatz betont die Notwendigkeit einer soziologischen Theorie von Weltbildern und
rekonstruiert zu diesem Zweck Ansätze aus der wissenssoziologischen Tradition sowie his-
torisch-genetische Analysen, die im Kontext der kritischen Theorie entstanden sind. Diese
Gedanken weiterführend wird auf die Debatte um das Anthropozän Bezug genommen,
welches selbst als neues Weltbild interpretiert werden kann. Der Beitrag geht davon aus, dass
die gegenwärtigen multiplen Krisen von einem Konflikt um Weltanschauungen begleitet
werden. Die Ausführungen münden in ein Plädoyer für eine soziologische Analyse solcher
konfligierender Ordnungsvorstellungen.

Stichworte: Weltbilder, Weltanschauungen, Wissenssoziologie, kritische Theorie, Ge-
schichte der Gesellschaft, Anthropozän

Abstract: In times of noticeable social change, there is a particular need for worldviews – both
on a subjective and collective level. This essay emphasizes the necessity of a sociological
theory of worldviews and, to this end, reconstructs approaches from the tradition of the
sociology of knowledge as well as historical-genetic analyses that emerged in the context of
critical theory. Continuing these thoughts, reference is made to the debate on the Anthro-
pocene, which can itself be interpreted as a new worldview. The article assumes that the
current multiple crises are accompanied by a conflict of worldviews. The arguments culmi-
nate in a plea for a sociological analysis of such conflicting ideas of order.

Headwords: Worldviews, Weltanschauung, Sociology of Knowledge, Critical Theory, Hi-
story of Society, Anthropocene

In einem ersten Beitrag zur Genesis und Permanenz von Weltbildern wurden zum einen die
Ursprünge des modernen Weltbilds in der Naturphilosophie der Frühen Neuzeit offengelegt,
zum anderen konnte darauf hingewiesen werden, dass Weltbilder häufig gesellschaftlich im
Hintergrund bleiben, bis ein Bewusstsein um ihre Bedrohung oder eine Krise der vorgestellten
Ordnung zu ihrer Reflexion und ggf. zum Umbau oder gar zu ihrer Verwerfung führen
(Fischer 2023a). Eine solche Verknüpfung von Weltbildern und ihrer Reflexion in gesell-
schaftlichen Krisen macht deutlich, dass Weltbilder in die sozialen Beziehungen eingewoben
und damit soziologisch analysierbar sind. Die soziologische Analyse von Weltbildern ist
derzeit aber ein Desiderat. Gesellschaften sind darauf angewiesen, ein Bild von der sie um-

1 Peter Fischer ist Soziologe und Privatdozent an der TU Dresden. ImWintersemester 2025/2026 ist er Fellow am
IZWT der Universität in Wuppertal.

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 143–158 https://doi.org/10.3224/ksr.v3i2.02

https://doi.org/10.3224/ksr.v3i2.02


gebenden Welt zu haben. Dies gilt auch für solche Zeiten, in denen Weltbilder nicht Thema
der Öffentlichkeit waren und sind.

Bereits die historische Rekonstruktion der Genesis von Weltbildern machte sichtbar, dass
diese auf mehreren Ebenen angesiedelt sind. Die Rede vomWeltbild der Naturwissenschaften
in der Frühen Neuzeit Europas, vom sogenannten mechanischenWeltbild, scheint eine andere
Dimension, Größe und Reichweite zu implizieren als dasjenige von Albert Einstein, der 1934
eine Autobiographie mit dem Titel „Mein Weltbild“ vorgelegt hat. Hier gilt es zu differen-
zieren.

Die Entstehung von Weltbildern kann allein makrosoziologisch verstanden werden.
Damit verbunden ist die Frage nach dem Common Sense. Wer trägt das Weltbild und wer
nicht? Aus historisch-generativer Perspektive wird deutlich, dass Weltbilder nur im Plural
existieren. Erst mit dem Auftreten einer Konkurrenz zum alten griechischen, theologisch
interpretierten Kosmos, dessen Ordnung lange Zeit unhinterfragt Gültigkeit beanspruchte,
wurden Weltbilder reflektierbar. Die Kritik der alten, statischen Welt fällt mit einer Krise der
gesellschaftlichen Ordnung zusammen, von der Fragen provoziert werden, deren Antworten
das alte Denken nicht bieten kann.

Diesen Befunden folgend soll hier begründet werden, warum die gegenwärtige Sozio-
logie von einer Weltbildanalyse profitieren kann. Dabei geht es nicht in erster Linie um eine
flüchtige Gesellschaftsdiagnose (wie z.B. das Weltbild der Spätmoderne), sondern darum,
dass das Weltbild gerade vor dem Hintergrund eines zunehmenden „Ordnungsschwunds“
(Waldenfels 1990: 17) als analytische Kategorie wieder ins Interesse rückt. Die Notwendig-
keit einen sinnhaften Kosmos – von Weber als Kosmos noetós theoretisch dargestellt –
subjektiv oder kollektiv zu entwerfen, bleibt auch in Zeiten zunehmender Unordnung rele-
vant.

Soll vom Begriff her gedacht werden, dann fällt zweierlei auf. Erstens ist das Weltbild
bisher kein Grundbegriff der Soziologie. Dies gilt auch oder gerade, weil sowohl die klas-
sische Wissenssoziologie als auch die Philosophie im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts sich
ausführlich mit Weltbildern beschäftigt haben. Zweitens überschneiden sich nicht nur die
Begriffe Weltbild und Weltanschauung, sondern es existieren zudem mehrere verwandte und
ähnliche Begriffe wie z.B. das Habituskonzept2 (Pierre Bourdieu), das Gesellschaftsbild3

(Heinrich Popitz) oder aber Weltsichten, die gelegentlich in der Forschung Verwendung
finden und im Kern auf die Notwendigkeit eines sinnhaften Kosmos für Subjekte oder
Kollektive abzielen.

Der erste Abschnitt des Aufsatzes geht dementsprechend von der begrifflichen Unter-
scheidung Weltbilder / Weltanschauungen aus. Daraufhin werden die theoretischen Ent-
wicklungslinien des Weltbilds von Karl Jaspers über Max Weber, Karl Mannheim, aber auch
Jürgen Habermas/Klaus Eder zu Günter Dux im Überblick vorgestellt. Dies geschieht mit dem
Fokus auf die Nutzung für eine gegenwärtige Theorie der Weltbilder und ermöglicht es, die
Spannbreite des Begriffs zu erfassen.

2 Bourdieu (1997: 98) definiert das Habituskonzept wie folgt: „Die Konditionierungen, die mit einer bestimmten
Klasse von Existenzbedingungen verknüpft sind, erzeugen Habitusformen als Systeme dauerhafter und über-
tragbarer Dispositionen, als strukturierte Strukturen […]“.

3 Popitz u. a. (2018: 8) beschreiben das Gesellschaftsbild des Industriearbeiters im Zusammenhang mit seiner
Verortung in der Gesellschaft. Die Notwendigkeit eines Gesellschaftsbilds begründet er wie folgt: „Der Versuch
des Einzelnen, sich in eine Beziehung zu der Welt zu setzen, in der er lebt, kann sich niemals ausschließlich auf
das Handgreiflich-Zugängliche beschränken. Es müssen Vorstellungen gebildet werden, die über die eigenen
unmittelbaren Erfahrungen hinausgehen.“

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 143–158144



Der zweite Abschnitt greift die Frage nach der Relevanz vonWeltbildern im Anthropozän
auf. Damit wird einerseits an das Spannungsverhältnis von Ordnungsschwund und Krisen-
bewusstsein in mehreren gesellschaftlichen Bereichen auf der einen Seite erinnert, und es wird
andererseits auf die Notwendigkeit zur Konstruktion von Ordnung auf der anderen Seite
rekurriert. Das Anthropozän kann als Klammer für eine Vielzahl von Krisen in der Gegenwart
interpretiert werden.

Die beiden Abschnitte führen schließlich zu einem dritten, abschließenden Schritt, in dem
die gewonnenen Befunde das Wiedererstarken von Weltbildern als konfligierende Ord-
nungsvorstellungen in der Gegenwart darstellen. Diese, so die These, sollte die Soziologie
mittels einer Theorie der Weltbilder zu begreifen versuchen.

1. Weltbilder und Weltanschauungen

Ursprünge der verzweigten Geschichte der Begriffe „Weltbild“ und „Weltanschauung“ finden
sich in der Entwicklung der Philosophie. Ein detaillierterer Blick in deren Vergangenheit zeigt
allerdings, dass sich sowohl Gründe für deren Aufkommen ausmachen lassen als auch, dass
sich beide Begriffe aufeinander beziehen. Beides soll für die nachfolgende Darstellung als
Ausgangspunkt dienen. Für die Soziologie ist der philosophische Diskurs insofern von In-
teresse, weil damit deutlich gemacht werden kann, wie subjektivistische Ansätze überwunden
und ein kollektiver Zugang zu Weltanschauungen und Weltbildern möglich wird. Aus so-
ziologischer Perspektive ist der Träger von Weltbildern außerhalb des Subjekts zu verorten.
Tatsächlich verliert sich der Diskussionsfaden der Philosophie spätestens dann, wenn beide
Begriffe Mitte des 20. Jahrhunderts zur Mode werden und nicht nur von der Wissenschaft,
sondern auch von der breiten Öffentlichkeit benutzt werden. Dem steht entgegen – wie Horst
Thomé (2004: 456) betont –, dass beide als Schlüsselbegriffe eines Intellektuellendiskurses
gelten können, der aufgrund des spürbaren Bedeutungsverlustes der Religion geführt wurde
und nach Ordnung- und Orientierungsankern in der Gesellschaft sucht.

Was ist ein Weltbild?

Martin Heidegger schaut 1938 auf die Entwicklung der neuzeitlichen Wissenschaft zurück
und gibt eine klare Antwort auf diese Frage: „Weltbild, wesentlich verstanden, meint […]
nicht ein Bild von der Welt, sondern, die Welt als Bild begriffen. […] Wo es zum Weltbild
kommt, vollzieht sich eine wesentliche Entscheidung über das Seiende im Ganzen“ (Hei-
degger 1977 [1938]: 89). Das Weltbild zielt demnach – nicht nur in der Wissenschaft – auf
Totalität, die in Bildern und Begriffen zum Ausdruck gebracht wird. Die Verbildlichung der
Welt ist dabei mit den pragmatischen mittelalterlichen Weltkarten (mappa mundi) verwandt,
geht aber über sie hinaus, wenn sie den Anspruch einer wissenschaftlich fundierten, geord-
neten Anschaulichkeit verfolgt (vgl. Stirnemann 2018: 53 f.).

Nur wenige Jahre vor Heideggers „Zeit des Weltbilds“ findet man einen umfangreichen
philosophisch-psychologischen Entwurf, der dem Anspruch auf Totalität zu zielen, zunächst
widerspricht. Allerdings ist es kaum möglich, dem von Karl Jaspers 1929 veröffentlichtem
Werk „Psychologie der Weltanschauungen“ seinen subjektiven Zugang vorzuwerfen. Jaspers

145P. Fischer: Ordnung im Wandel



vollzieht als gelernter Psychiater erfolgreich den Weg in die akademische Philosophie und
geht, seiner Denktradition folgend, von der menschlichen Seele aus. Jaspers legt den An-
spruch einer Lebenslehre nicht ab und widmet sich demzufolge in weiten Teilen einer Un-
tersuchung von typisierten Einstellungen der Menschen zum Leben. Dennoch ist es möglich,
Jaspers als Schlüsselautor in der Wende vom subjektiven zum objektiven Träger des Welt-
bildes zu sehen, denn er trennt die innere Einstellung, von der äußeren, objektiv erfahrbaren
Welt. Dem ersten Teil seines Werkes, der allein den Weltanschauungen gewidmet ist, folgt so
auch ein zweiter, der auf Weltbilder zielt. Dort hält Jaspers fest:

„Sofern die Seele in der Subjekt-Objektspaltung existiert, sieht die psychologische Be-
trachtung vom Subjekt her Einstellungen, vom Objekt her Weltbilder. Die Weltbilder zu
beschreiben, heißt die Arten, Richtungen und Orte des Gegenständlichen überhaupt festlegen.
Es wird eine Übersicht über etwas erstrebt, das an sich das Gegenteil des Psychischen ist.“
( Jaspers 1954: 141).

Damit ergibt sich eine erste Unterscheidung, die für die weitere Analyse hilfreich ist:
Weltanschauungen sind im Innern aufgehoben, Weltbilder zielen auf objektiv Äußeres. Auch
wenn Jaspers Weltbilder als das Gegenteil des Psychischen beschreibt, schichten diese sich
dennoch – der Logik der Psychologie folgend – im Menschen auf. Aufgrund seines lebens-
philosophischen und zunehmend auch existentialistischen Interesses ist eine Anschlussfä-
higkeit für die Soziologie nicht ohne weiteres gegeben, allerdings bietet Jaspers einen rudi-
mentären Mechanismus der Entstehung und eine Differenzierung von Weltbildern an. Er
spricht z.B. vom Weltbild als „Gesamtheit der gegenständlichen Inhalte, die ein Mensch hat“
(ebd.: 122). „Vergangenes, Erinnertes, Abwesendes, Zukünftiges schließen sich im Weltbild
zusammen“ (ebd.: 129). Damit wird die oben von Heidegger angesprochene Totalität doch,
und zwar auf Ebene des Subjekts eingelöst, als die Totalität menschlicher Erfahrungen.

Diesen Gedanken folgend sieht Jaspers ein unmittelbares Weltbild, welches auf dem
gegenwärtigen, subjektiven Erleben beruht und Ausgangspunkt für weitere Weltbilder ist
(ebd.: 137 f.). So z.B. das sinnlich-räumliche Weltbild, welches das Bewusstsein sodann auf
die dingliche Welt erstreckt, wohingegen sich ein seelisch-kulturelles Weltbild auf die sub-
jektive Ergebniswelt im Gegensatz zur objektiven Kultur bezieht. Das geographisch-kosmi-
sche Weltbild (ebd.: 135) ist Jaspers folgend eine besondere historische Ausformung des
sinnlich-räumlichen Weltbildes, wie sie beispielhaft im mechanischen Weltbild der frühen
Neuzeit vertreten ist. Es ist nicht nötig, die verschiedenen Spielarten des subjektivenWeltbilds
weiter vorzustellen und ihre Beziehungen zueinander auszuloten. Mit Jaspers soll darauf
verwiesen werden, dass Weltbilder nicht auf bestimmte Bereiche begrenzt sind, sondern sich
auf Dimensionen wie den Raum, die Kultur oder die sinnhafte Wahrnehmung erstrecken.
Verinnerlichte Weltbilder beruhen auf Erlebtem und Erfahrungen und können so als sedi-
mentiertes subjektiviertes Wissen verstanden werden. Bereits mit Jaspers subjektiv-psycho-
logischem Zugang wird nachvollziehbar, dass Weltanschauung und Weltbild in Wechsel-
wirkung zueinanderstehen. Ein Ausschnitt der objektiv erfahrbaren Welt schichtet sich als
Weltanschauung auf. Weltanschauungen wiederum stellen den Rahmen mit Hilfe dessen die
Weltbilder erfasst werden.

„Alle Weltanschauungen entspringen aus der Vergegenständlichung dessen, was der le-
bendige Mensch wahrnehmend und vorstellend, im Gefühl und Trieb, seinen Willen an
Dingen versuchend, von der Welt erfährt.“ (Dilthey 1962 [1931]: 235).

Das Aufkommen von Weltbildern, sowohl auf subjektiver als auch auf gesellschaftlicher
Ebene, ist bedingt durch das Entstehen eines historischen Bewusstseins, welches sich von

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 143–158146



vorherigen geschichtlichen Epochen abgrenzen kann. Erinnert sei hier an die im ersten Teil
zur Genesis der Weltbilder aufgezeigte Beziehung von alter christlich-kosmologischer Ord-
nung und dem neuen mechanischen Weltbild. Zur Entstehung eines neuen Weltbilds war es
notwendig, sich von der Vorstellung des immer Wiederkehrenden in Natur und Gesellschaft
zu befreien und das Neue sowie die Dynamik als wesentliche Momente für die soziale Welt
anzuerkennen4. Dilthey setzt genau hier an, wenn er den Bruch des modernen Geistes mit
seiner Vergangenheit, vollzogen durch die mathematisch-naturwissenschaftlich Schulen der
frühen Neuzeit in England und Frankreich, beschreibt (vgl. Dilthey 1962 [1931]: 124). Mit
Wilhelm Dilthey kommt man einer soziologischen Analyse vonWeltbildern näher, er kann als
Ideengeber der Wissenssoziologie gelesen werden, der einige Aspekte schon formuliert, die
wenige Jahre später von Karl Mannheim zu einem Programm ausgearbeitet werden. Dabei
setzt Dilthey mit seinen Ausführungen an einem ähnlichen Punkt an wie Jaspers: dem Leben
bzw. der Lebenserfahrung. „Die letzte Wurzel der Weltanschauung ist das Leben“, so Dilthey
(ebd.: 79). Weltanschauungen sind also das Erleben, Nachfühlen, Festhalten und letztlich das
Objektivieren der Erfahrungen, den Autor paraphrasierend: die auf Wiederholung aufbauende
Summe meines Wissens (vgl. ebd.: 80).

Die wechselseitige Bedingtheit von Weltbild und Weltanschauung ist auch für Diltheys
Ansatz wesentlich: Er leitet die Grundsätze der Lebensführung aus dem Weltbild ab, macht
aber gleichzeitig deutlich, dass die Stellung des Menschen in der Welt Voraussetzung für die
Herausbildung der Weltanschauung ist (vgl. ebd.: 82). Das ist mit anderen Worten die
Seinsgebundenheit der Menschen. Diltheys Weltanschauungslehre – in Fragmenten 1911
vorliegend, aber erst nach seinem Tod veröffentlicht – verknüpft seinen Ansatz zu einer
Theorie der Geschichte bzw. zur Geschichtsphilosophie mit einer Krisendiagnose und einer
Darstellung zu Weltanschauungen und Weltbildern. Alle drei Aspekte sind miteinander ver-
bunden, so dass neben den geschichtlichen Besonderheiten zu Beginn des 20. Jahrhunderts
eine gesellschaftliche Fraktionierung herausgestellt wird. Der oben bereits erwähnte Bruch
mit der Vergangenheit ist, Dilthey zufolge, radikal. Auf dem Trümmerfeld religiöser Tradi-
tionen und metaphysischer Systeme sind auch jegliche sozialen Lebensformen relativiert (vgl.
ebd.: 77). Über diesen Befund zu Beginn des 20. Jahrhunderts, der für die moderne Gesell-
schaft wegweisend ist, kann auch der Streit der philosophischen Systeme nicht hinwegtäu-
schen, den Dilthey ausführlich analysiert. Für ihn ist klar, dass ein Absolutheitsanspruch auf
Wahrheit und Gültigkeit nicht mehr eingelöst werden kann. Die philosophischen Systeme
verlieren so nicht nur einen Teil ihres Eigenwerts, sondern büßen auch den Anspruch auf
zeitloses und uneingeschränktes Wissen ein. Als Konsequenz aus diesem historisch ein-
schneidenden Befund, deutet Dilthey philosophische System als unterschiedliche Weltan-
schauungen, die sich in einem anhaltenden Streit um Deutungshoheit befinden. Dilthey macht
in Fallstudien zum Positivismus, Naturalismus und Idealismus deutlich, dass Weltanschau-
ungen für dieWissenschaft zugänglich sind und einen gemeinsamen Kern sowie eine logische

4 Franz Borkenau (1980) kommt der Verdienst zu, eine der wenigen historisch-genetischen Studien zur Genese
des mechanischen Weltbilds veröffentlicht zu haben. Aus einer materialistischen Perspektive geht er davon aus,
dass die Inhalte des Weltbilds aus sozialen Kämpfen entstanden sind. Dem kann entgegengehalten werden, dass
gerade ein Blick über einen historisch längeren Zeitraum dialektische Wechselwirkungen zwischen Himmels-
bildern und Gesellschaftsbildern offen legt. Diesen Wechselwirkungen folgend kann die Frage nach dem Ur-
sprung des mechanischen Weltbilds nicht einseitig aus einer sozialen Perspektive beantwortet werden (vgl.
Fischer 2023b: 267), denn der Blick in den Himmel ist immer durch gesellschaftliche Vorstellungen geprägt, wie
umgekehrt das Bild der Gesellschaft durch die Ordnung des Himmels gedeutet wird.

147P. Fischer: Ordnung im Wandel



Grundstruktur besitzen. Weltanschauungen sind zudem innerlich geschlossen, was bedeutet,
dass sie einen Kern an inhaltlichen Annahmen haben, der sich nur langsam wandelt.

Es ist nicht nötig hier näher auf Diltheys Methoden des Vergleichs einzugehen, es genügt
zu erkennen, dass er eine Typenbildung entwirft, die er durch einen Vergleich von Er-
kenntnisinteressen und philosophischen Grundannahmen gewinnt. Für das Verständnis von
Weltanschauungen sind zwei Aspekte von Bedeutung, die von Dilthey betont werden: die
prinzipielle Möglichkeit des wissenschaftlichen Verständnisses vonWeltanschauungen sowie
deren soziale Bedingtheit. Zum ersten Punkt: Der historische Bruch der Moderne ruft ein
gesellschaftliches Geschichtsbewusstsein hervor und führt gleichzeitig dazu, dass Weltan-
schauungen in einem historischen Kontext betrachtet werden können. Eine weitere Konse-
quenz ist, dass auch der Anspruch auf allgemeingültige Gesetze, wie er in den Naturwis-
senschaften vertreten wird, preisgegeben werden muss. Wenn ein historisches Bewusstsein
die moderne Gesellschaft von anderen Zeiten, Epochen und historischen Episoden abtrennt,
dann können nicht gleichzeitig für soziale und gesellschaftliche Phänomene allgemeine,
ahistorische Gesetze aufgestellt werden. Für eine Analyse von Weltanschauungen ist aller-
dings nicht nötig Geschichtsphilosophie zu betreiben, Weltanschauungen können als Aus-
drücke einer bestimmten historischen Epoche mit ihren gesellschaftlichen Besonderheiten
angesehen werden.

Der zweite Punkt zielt darauf, dass Weltanschauungen von sozialen und gesellschaftli-
chen Positionierungen abhängig sind. Weltanschauungen sind demnach, dass macht der Autor
immer wieder deutlich, nicht Erzeugnisse des Denkens, sondern soziale Sachverhalte, die aus
den Lebenswelten ‒ Dilthey spricht von der „Struktur unserer psychischen Totalität“ (ebd.:
86) ‒ hervorgehen. Mit diesem Verweis auf die sozialen Träger von Weltanschauungen ist ein
weiterer Schritt zur Wissenssoziologie gemacht, bei dem Milieus und Denkgemeinschaften
als Träger von Weltanschauungen zum Gegenstand werden. Allerdings wird dieser Schritt
von Dilthey nur halbherzig vollzogen, weshalb Karl Mannheim ihm vorwirft, „Psychologist“
geblieben zu sein (Mannheim 1980: 192). Andererseits erkennt Dilthey zu Beginn des
20. Jahrhunderts eine „Mannigfaltigkeit“ der Weltanschauungen (Dilthey 1962 [1931]: 85)
und damit auch eine Mannigfaltigkeit von Milieus und Lebenswelten. Dilthey attestiert den
Weltanschauungen eine gewisse Flüchtigkeit, die vor allem durch den Wandel der Gefühle im
Laufe des Lebens entsteht. Zudem besteht die Möglichkeit, dass Weltanschauungen durch die
„Macht“ einer „Persönlichkeit“ „glaubhaft“ gemacht werden können (ebd.: 233). Wie
nachfolgend noch mit Mannheim zu zeigen sein wird, sind Weltanschauungen keine ratio-
nalen Gebilde, sondern im Alltag angesiedelt. Sie sind der Manipulation und Einflussnahme
ausgesetzt und können ideologisch sein. Interessanterweise sieht Dilthey Religion als eine
Klammer, in der Weltanschauungen eingebunden sind. Damit entgeht er einem Relativismus,
der später Mannheim zum Vorwurf gemacht wird. Die Mannigfaltigkeit der Weltanschau-
ungen besteht also – aus heutiger Perspektive – trotz einer Religion, die zu Beginn des
20. Jahrhunderts noch breit in der Gesellschaft verankert ist (vgl. ebd.: 234). Das muss nicht
als Widerspruch gewertet werden, allerdings konnte sich Dilthey einen Säkularisierungs-
prozess, wie er wenige Jahrzehnte nach seinem Tod einsetzte, kaum vorstellen.

„In den Idealen der Lebensführung setzt sich das Weltbild der Zeit zur Weltanschauung
derer um, die mit und von ihm Leben. Weltanschauungen sind, darin geht die herrschende
Soziologie seit Weber einig mit der allgemeinen Meinung, eine Frage von Wertungen.“ (Dux
1982: 14).

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 143–158148



Weltbilder, so wie sie im Rückgriff u. a. auf die Philosophie von Dilthey in die Sozial-
wissenschaften Einzug gehalten haben, betonen ein durch Alltagserfahrungen verinnerlichtes
und sozial verteiltes Wissen. Ein solches Wissen zielt auf Totalität und ist dem Individuum
vorgeschaltet, so dass es im Laufe eines Sozialisationsprozesses von ihm erst erworben wird.
Weltbilder sind dementsprechend gedachte, keine real existierenden Ordnungen. Max Weber
hat die Notwendigkeit solcher Ordnungsvorstellungen als Kosmos noetós (vgl. Weber 1980:
263) beschrieben, welcher als Hintergrundwissen stets präsent ist. Ein solcher sinnhafter
Kosmos wird bei Weber auf das Tun der Menschen bezogen. In Webers Religionssoziologie
nimmt dieser lebenspraktische Aspekt eines Ordnungs- und Hintergrundwissens eine pro-
minente Stellung ein. Denn: religiöse Weltbilder dienen, Weber zufolge, als Kompass für eine
Lebensführung, die allerdings einem historischen Prozess der Rationalisierung unterworfen
sind. Weber arbeitet so nicht nur die ideellen Grundlagen des religiösen okzidentalen Welt-
bilds heraus, sondern auch dessen Wandel im Verlauf der Zeit. Spezifisch für die moderne
Gesellschaft ist aber, neben Rationalisierungsprozessen, die Zunahme von gesellschaftlicher
Komplexität und die Ausdifferenzierung von Institutionen sowie deren globale Vernetzung.
Vor diesem Hintergrund steigt die Notwendigkeit zwar an, einen sinnhaften Kosmos, ein
Weltbild auszubilden, wird aber gleichzeitig erschwert. Weltbilder in der Moderne bleiben
zwangsweise ein Fragment und können den Anspruch auf Totalität nur begrenzt einlösen.

Im Gegensatz zur sozialwissenschaftlichen Interpretation hat sich in den Naturwissen-
schaften bzw. in der Philosophie der Naturwissenschaften ebenfalls die Rede vom Weltbild
seit der frühen Neuzeit etabliert. In diesem Sinne kennzeichnet das im ersten Teil diskutierte
mechanische Weltbild nicht nur ein Forschungsparadigma, sondern ist die Verbildlichung und
eine theoretische Annahme über den Aufbau der Welt. Auch hier zielt das Weltbild auf
Totalität und ist eine gedachte Ordnung, die allerdings in Bezug auf dem aktuellen wissen-
schaftlichen Stand einer oder mehrerer Disziplinen aufgebaut ist. Naturwissenschaftliche
Weltbilder treten ebenfalls immer im Plural auf. Das ist bereits in der Frühen Neuzeit zu
beobachten, weil sich Religion, Kunst und Wissenschaft in dieser Epoche vermischen, gilt
aber im besonderen Maße für die Ausdifferenzierung der Wissenschaft, wonach Weltbilder
durch verschiedene Paradigmen und in einzelnen Disziplinen sichtbar werden. Die Entste-
hung von naturwissenschaftlichen Weltbildern lässt sich durch eine historische Abfolge im
Sinne einer Entwicklungsgeschichte beschreiben (vgl. Groh/Groh 1991; Groh 2010). Dabei
spielen Konflikte und Konkurrenz zwischen Weltbildern eine wesentliche Rolle. So steht das
mechanische Weltbild zunächst in Konkurrenz zum alten ptolemäischen Weltbild und den
mittelalterlichen Karten. Es wird im 19. Jahrhundert durch ein biologisch-evolutionäres
Weltbild abgelöst. Ein wesentlicher Einschnitt in den naturwissenschaftlichen Weltbildern
erfolgt durch einen Perspektivenwechsel vom Himmel auf die Erde sowie durch jüngere
wissenschaftliche Revolutionen wie die Quantenphysik (s. dazu: Markschies u. a. 2011).

Tatsächlich zeigt sich für die Soziologie der 1970er und 1980er Jahre eine solche na-
turwissenschaftliche Weltbildperspektive als anschlussfähig. Makrosoziologisch gewendet ist
der Blick auf die historischen Stadien westlicher Gesellschaften, aber auch auf deren ge-
sellschaftliche Naturverhältnisse gerichtet. Wesentlich von Jürgen Habermas (1976) und
Klaus Eder (1988) vertreten, erhält die Soziologie einen starken evolutionstheoretischen
Einschlag, mittels dessen die jeweiligen normativen Strukturen der Gesellschaft analysiert
werden. Eine solche naturwissenschaftliche Mixtur aus Evolutionstheorie und marxistisch-
kritischer Perspektive reflektiert in der gesellschaftlichen Selbstbeschreibung auch den
Wissensstand der Naturwissenschaften mit. Für Jürgen Habermas steht dementsprechend der

149P. Fischer: Ordnung im Wandel



Wandel der Rationalität und von Sinnstrukturen im Fokus (vgl. Habermas 1976: 12), er
verfolgt die Selbstbeschreibung der Gesellschaft bis hin zu einem distinktiven Bewusstsein,
dass sich von der objektiven Natur abhebt. Klaus Eder hingegen rekonstruiert die Entwick-
lung der westlichen Gesellschaft von der Natur zu der Kultur. Ergebnis eines Entwick-
lungsprozesses über eine lange Zeit ist jene Kulturalisierung der Natur, welche auf einem
Verstehen und schließlich auf einer Beherrschung der Natur aufbaut. Vor diesem Hintergrund
kann mit Eder kulturelle Evolution als die Veränderung der gesellschaftlichen Regeln im
Umgang mit der Natur verstanden werden (vgl. Eder 1988: 29).

Großangelegte Versuche, ein gesellschaftlich verfasstes Weltbild erklärend zu verstehen ‒
sei es aus evolutionstheoretischer oder kritischer Perspektive ‒, sind seither in der Soziologie
eher selten zu finden, obwohl gerade Max Weber hierfür ein theoretisches Gerüst bietet. Er
bestimmt Weltbilder als wegweisend für das Handeln, wenn er schreibt: „Interessen (mate-
rielle und ideelle), nicht: Ideen, beherrschen unmittelbar das Handeln der Menschen. Aber: die
›Weltbilder‹, welche durch ›Ideen‹ geschaffen wurden, haben sehr oft als Weichensteller die
Bahnen bestimmt, in denen die Dynamik der Interessen das Handeln fortbewegte“ (Weber
1988: 252). Max Weber hat Weltbilder vor allem in seiner Religionssoziologie als kulturelle
Wertsphären untersucht. Er vollzieht eine umfassende historisch-genetische Weltbildanalyse
im kulturellen Vergleich. Kennzeichnend für die westliche Moderne, die einen besonderen
Typ darstellt, ist demnach eine Rationalisierung von religiösen Weltbildern. Weltbilder, so
kann mit Bezug auf Weber stipuliert werden, müssen, damit sie als Weichensteller fungieren
können, einen Institutionalisierungsprozess durchlaufen. Das Ergebnis des Rationalisie-
rungsprozesses, den Weber beschreibt, hat wiederum Konsequenzen für das Handeln. Das
Webersche Programm begreift Weltbilder in diesem Sinne als kognitive, normative und äs-
thetische Ideen (vgl. Preyer 2018: 53). Sie sind kollektiv zugänglich, ermöglichen Lernpo-
tentiale und bieten Orientierung für deren Vertreter (vgl. ebd.).

Die Analyse von Weltbildern vollzieht Weber vor allem anhand der soziologischen Be-
trachtung der kulturellen Wertsphäre der Religion. Er folgt dabei Dilthey und Ernst Troeltsch
(1894), die ebenfalls davon ausgehen, dass Sinnstiftung vor allem in dieser Sphäre erfolgt.
Einen letzten großen Versuch, den Wandel der Weltbilder hin zu einem modernen Weltbild
nachzuzeichnen, liefert Günter Dux, der mit Einschränkungen in MaxWebers Tradition steht.
Mit Einschränkungen deshalb, weil Dux ein Programm der historisch-strukturgenetischen
Soziologie verfolgt, welches sich stark an die Evolutionstheorie bindet. Dux analysiert die
Geschichte als Lernprozess, in deren Verlauf sich ebenfalls Sinnstrukturen herausbilden. So
wird z.B. die Eliminierung des subjektivistischen Deutungsschemas nachvollziehbar, wel-
ches die Welt als großen sinnhaften Kosmos erscheinen ließ (vgl. Fischer 2023a). Dux ver-
steht seine historisch-genetische Kulturtheorie als Erweiterung der Evolution, Kulturge-
schichte somit als Verlängerung der Naturgeschichte. So wird das Weltbild sinngemäß ein-
geholt, in dem sich Natur und Kultur verbinden. Der Kern der Weltbilder bleibt dennoch
gleich, denn Sinn wird über die Interpretation der Welt gewonnen. Dux geht über die Weber
hinaus, und zwar deshalb, weil es ihm zufolge nicht mehr allein die Religion ist, die Sinn
stiftet. In der modernen Gesellschaft sind es vermehrt, die Natur- und Sozialwissenschaften,
die den religiösen Kosmos verdrängen und die Grundmuster der Wirklichkeitsinterpretation
liefern (vgl. Dux 1982: 306).

Die bisherige Darstellung von Ansätzen, mit denen Weltanschauungen und Weltbilder
theoretisch auf den Begriff zu bringen versucht wurden, wird durch eine wissenssoziologische
Spielart erweitert. Sie wiederum bietet die Möglichkeit, flexibel auf die einzelnen Stufungen

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 143–158150



des Weltbildes – Welt – Totalität – Zeitalter – Gesellschaft – Klasse – Milieus – einzugehen,
sowie die unterschiedlichen gesellschaftlichen Felder: Naturverhältnisse – Politik – Wert-
orientierung/Kultur – in den Blick zu nehmen. Die wissenssoziologische Interpretation des
Weltbilds bietet Zugriff auf unterschiedliche Dimensionen von der Lebenswelt bis hin zu
makrosoziologischen Beschreibungen einer Gesellschaft oder gar einer Epoche.

„Die Geschichte der Ideologie, im Sinne der Gesamtheit der geistigen Gebilde, ist keine
freischwebende, rein immanenter Dialektik ableitbare Erfahrung der geistigen Sphären,
sondern sie wird vom Gesellschaftsprozess getragen, der sie zwar nicht restlich bedingt, etwa
aus sich nur aussondert, sondern in einer bestimmten Beziehung zu dieser Entfaltung der
Ideen steht.“ (Mannheim 1980: 192).

Sind im Weltbild ordnungs- und orientierungsstiftenden Inhalte aufgehoben, so wecken
diese Inhalte das Interesse der klassischen Wissenssoziologie um Karl Mannheim und Max
Scheler (1923). Die Besetzung des Begriffs Weltbild durch die Naturwissenschaften zwingt
die Wissenssoziologie zu einer Alternative. So rückt an dessen Stelle der Begriff der Welt-
anschauung. Karl Mannheim betreibt in eigenen Worten Weltanschauungsinterpretation (vgl.
Mannheim 1970). Der Begriff der Weltanschauungen wird von Mannheim für mehrere
Analyseebenen verwendet. Offenkundig ist für ihn ebenfalls, dass mehrereWeltanschauungen
auf mehrere Schichten verteilt sind (vgl. Mannheim 1980: 147). Mannheim erkennt eine
Dynamik der leitendenWeltanschauung, aber auch solche, die nicht mehr aktuell sind, wie die
des Adels (vgl. ebd.). Dennoch gilt Mannheims besonderes Interesse der Totalität. Die Be-
stimmung der Weltanschauung eines Zeitalters, Mannheim zufolge eine vorrangige Aufgabe
kulturwissenschaftlicher Geschichtsforschung (vgl. Mannheim 1970: 91), benötigt eine
Historisierung, gleichzeitig aber auch eine Syntheseleistung der Analyseergebnisse einzelner
Kulturerscheinungen. Mannheim sieht in den Kulturwissenschaften seiner Zeit gar den An-
bruch einer Epoche der „synoptischen Betrachtung“ (ebd.: 92). An anderer Stelle formuliert er
die Aufgabe der allgemeinen Kultursoziologie analog dazu. Sie bestehe darin, generalisierte
Weltanschauungstypen herauszuarbeiten und die wesentlichen Bestandteile eines Weltbilds
nachzuzeichnen (vgl. Mannheim 1980: 139). Phänomenologisch gewendet unternimmt er,
den – gewiss anspruchsvollen Versuch – einzelne Erlebniszusammenhänge von Kulturer-
scheinungen einem gemeinsamen Ergebnisstrom zuzuordnen.

Folgt man Mannheim, dann drängt sich die Frage auf, wie es möglich ist, die Totalität des
Weltbilds in den Kulturwissenschaften darzustellen. Diesbezüglich betont er zunächst – im
Gegensatz zu den Naturwissenschaften – die Notwendigkeit für die Kulturwissenschaften, auf
die Vorwissenschaftlichkeit ihres Gegenstandes zurückzugreifen (vgl. Mannheim 1970: 95).
Es geht mit anderen Worten um das Atheoretische, welches in der Lebenswelt und dem Alltag
aufgehoben ist. Wertungen sind nicht rational, aber begründungsfähig (vgl. Dux 1982: 307).
Das Wissen wird in der Lebenswelt durch Wertungen gewonnen. Genau aus diesem Grund
rührt MannheimsWertschätzung für Dilthey, dem es gelang – so Mannheim (1980: 190) – das
Irrationale im historischen Bewusstsein kenntlich zu machen. Weltanschauungsanalyse im
Sinne Mannheims verlangt zwei Schritte zurückzugehen, denn: „[d]ie Weltanschauungsein-
heit und Totalität meint etwas, das uns nicht nur hinter das Theoretische, sondern auch hinter
sämtliche Kulturobjektivationen zu greifen auffordert“ (Mannheim 1970: 101). Damit ist aber
keiner wissenschaftlichen Willkür das Wort geredet. Auch alltägliche Erfahrungen sind
theoretisch durchsetzt. Aufgeschichtet zu Weltanschauungen können sie übersetzt und so zum
Gegenstand der Wissenschaft werden. Zur Beantwortung der Frage nach dem ‚Wie‘ der
Weltanschauungsanalyse entwickelt Mannheim – u. a. im Anschluss an Edmund Husserl – die

151P. Fischer: Ordnung im Wandel



mittlerweile im anderen Kontext populär gewordene dokumentarische Methode (vgl. Bohn-
sack 2021: 35), die auf drei Arten des Sinnes – objektivem, intendiertem und dokumentari-
schem Sinn – von Kulturgebilden beruht (Mannheim 1970: 103).

Mit Mannheim lässt sich erkennen, dass Weltanschauungen der Totalität aus mehreren,
auf den ersten Blick widersprüchlichen Bestandteilen bestehen. Die Arbeit des Wissensso-
ziologen wird so zu einem Puzzle der Sinninterpretation mit dem Ziel, die Spannweite der
Totalität aufzuzeigen und nicht zuvorderst die Widersprüche aufzulösen (vgl. Mannheim
1980: 197). Die Aufgabe – aus den Grundströmungen der Zeit den historischen Körper selbst
zu sehen (vgl. ebd.: 199) – führt zwangsweise zum Relativismus, den Mannheim aber wie-
derum als Ausgangspunkt seiner Theorie selbst nimmt. Einhundert Jahre nach Mannheim hat
sich das Problem des Relativismus in der Gesellschaft keineswegs abgeschwächt. Ein zweiter,
wesentlicher Baustein für eine Weltbildanalyse ist in Mannheims Bemühen zu sehen, die
Wissenssoziologie an den vielfältigen, empirisch auffindbaren, nicht-rationalen, aber wis-
senschaftlich erklärbaren Kulturphänomenen anzusetzen. Das sind die Weltanschauungen
von Gruppen, Milieus, Klassen, Parteiungen, Strömungen u. a. Ein prägnantes Beispiel für so
geartete Weltanschauungsanalyse legt Mannheim 1925 in seiner Studie zum Konservatismus
vor, bei der es um das „Denken und Wissen in einem bestimmten Lebensraume“ geht
(Mannheim 1984: 47). Was Mannheim als Denkrichtung bezeichnet und was er in Bezug auf
deren Strukturgenese, Morphologie, aber eben auch in Bezug auf das ihr innewohnende
Irrationale untersucht, dass ist die Weltanschauung des Konservatismus in der ersten Hälfte
des neunzehnten Jahrhunderts, die durch einen sozialen Standort und durch bestimmte
Denkformen bestimmt ist.

2. Weltbilder im Anthropozän

Aus der Perspektive gesellschaftlicher Naturverhältnisse beinhaltet der Begriff des Anthro-
pozän eine Krisendiagnose. Das Zeitalter, in dem der Mensch zum wichtigsten Einfluss auf
das Ökosystem wird, ist – unabhängig davon, ob der Befund von den Erdwissenschaften
akzeptiert wird – durch Raubbau, Verschmutzung von Luft und Wasser, Ausrottung von
Arten, den Schwund von Ressourcen und den Anstieg der Oberflächentemperatur gekenn-
zeichnet. In den Sozialwissenschaften trifft die Rede vom Anthropozän auf einen wunden
Punkt: die weitgehende Verdrängung der Natur aus der Theorie. Sicherlich gibt es einige
Beispiele, in denen die Natur als Totalität (Erde) mit der Gesellschaft zusammen gedacht
wurden. Zu denken ist hier an Ulrich Becks Risikogesellschaft (1986) oder an die kritische
Theorie, die ausgehend von Marx und Engels die Natur als Ressource immer mit reflektiert
hat (Becker 2016). Insgesamt aber hat die Trennung der Gesellschaft von der Natur, die zur
Institutionalisierung und Akademisierung sinnvoll und zur Abgrenzung von anderen akade-
mischen Disziplinen notwendig war, Spuren hinterlassen. So bietet die Epochenbeschreibung
Anthropozän für die Sozialwissenschaften die Chance, das Verhältnis von Gesellschaft und
Natur wieder neu zu bestimmen und aufzuarbeiten. Das Anthropozän nimmt die Natur als
Totalität, als Ganzes in den Blick, so dass ihr Gegenüber auch nur makrosoziologisch als
Gesellschaft oder Welt-Gesellschaft gedacht werden kann.

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 143–158152



Diese Veränderungen, letztlich Bedrohungen der natürlichen Grundlagen der Gesell-
schaft durch den Menschen, führen aber nicht nur zu einer Krise der Naturverhältnisse. Legt
der Begriff oder das Konzept des Anthropozän den Primat auf die Natur als Totalität, so
gelangt damit gleichzeitig auch die politische, kapitalistische und soziale Ordnung der Welt in
den Fokus. So ist gegenwärtig auch vom Kapitalozän die Rede (Moore 2022), womit zugleich
die kapitalistische Weltökonomie als Verursacher für die Klimakrise ausgemacht wird. Tat-
sächlich ist mit der Diagnose des Anthropozäns die Verknüpfung von ökonomischen, öko-
logischen, politischen, rechtlichen und gesellschaftlichen Phänomenen zu einer Krise ge-
meint, die eine Nebenwirkung eines umfassenden Modernisierungsprozesses vornehmlich
westlicher Gesellschaften darstellt. Dipesh Chakrabarty hat dies am Beispiel von Klima-
wandel, Flucht, Kämpfen um die Verteilung von Gütern sowie von Landnahme in Ent-
wicklungsländern aufgezeigt (vgl. Chakrabarty 2022: 165). Die Diskussion um die Spät-
moderne, in der sich politische Krisen (um Demos und Demokratie), wirtschaftliche Krisen
(Kapitalismus, Wachstum) und die Krise der Naturverhältnisse, aber auch die Krise der Be-
friedung der Gesellschaft (Krieg) bündeln, lassen somit das Anthropozän wie ein Brennglas
auf den Zustand der Weltgesellschaft im 21. Jahrhundert erscheinen.

Andererseits wurde – soweit die ständig ansteigende Fachliteratur zum Buzzword (Adloff
2020) Anthropozän noch übersehen werden kann (einschlägig: Adloff/Neckel 2020; Laux/
Henkel 2018) – die Perspektive auf die Konflikte der zugrundeliegenden Weltbilder zu wenig
berücksichtigt. Die gebündelten Krisen in den gesellschaftlichen Naturverhältnisse provo-
zieren die Frage nach dem Weltbild gleich aus mehreren Gründen.

1. wird mit dem Konzept oder der Diagnose des Anthropozän eine Makro-Makroper-
spektive eingenommen, die auf eine Totalität in Bezug auf das Verhältnis von Mensch und
Natur rekurriert. Die obigen Darstellungen zu einer Theorie des Weltbildes verweisen darauf,
dass gerade in Weltanschauungen ein Bezug zur Totalität gegeben ist. Beide können auf-
einander bezogen werden. Der 2. Punkt verdeutlicht einen Zusammenhang im Detail.

2. werden in der Diskussion um das Anthropozän häufig politische oder gesellschaftliche
Anstöße zumWechsel des Blinkwinkels auf die Natur, zur Veränderung des Umgangs mit der
Natur gegeben. Im Kern wird mit dem Anthropozän selbst ein anderer Blick auf die Erde, die
Welt und die Menschen gewonnen. Das lässt sich erkennen, wenn zur Verdeutlichung der
Interdependenz vonMensch und Umwelt Bilder wie „Gaia“, eine säkulare Figur der Natur mit
Bezügen zur Mythologie und zur frühneuzeitlichen Naturphilosophie, herangezogen wird
(Latour 2020; Lovelock 2003). James Lovelock sieht den größtenWert Gaias, „in its metaphor
of a living Earth, which reminds us that we are part of it and that human rights are constrained
by the needs of our planetary partners“ (Lovelock 2003: 770). Diese Auffassung von der Erde
als lebendigem Organismus – oder eines Systems mit Eigenleben – steht einem Weltbild
entgegen, in dem das gesellschaftliche Naturverhältnis der Beherrschbarkeit und Ausbeutung
mit einem wissenschaftlich versprochenen Fortschritt verwoben ist. Setzt man der Verbild-
lichung Gaias ein Bild des globalisierten Globus entgegen, wie er sich seit 1990 in den
Sozialwissenschaften ausgebreitet hat, wird deutlich, dass die Rolle des Menschen und die der
Natur in beiden Bildern kaum unterschiedlicher sein kann. Im ersten Fall ist er lediglich ein
Teil eines größeren Ganzen, um dessen Systemerhaltung willen er sich begrenzt. Im zweiten
Fall ist der globalisierte Globus allein ein von Menschen gemachtes Modell der Beherrschung
des Planeten, in dem die Natur keinen Platz mehr findet.

3. sind die Aus- und Nebenwirkungen des menschlichen Eingriffs in die Natur, wie z.B.
die Klimakrise, selbst Streitpunkte politischer und öffentlicher Diskurse. Dabei geht es si-

153P. Fischer: Ordnung im Wandel



cherlich um Interessen, die mit unterschiedlichen Machtchancen durchgesetzt werden sollen.
Zu verkennen ist aber auch kaum, dass unter diesen Interessen Weltbilder von Akteuren,
Gruppen u. a. liegen, die scheinbar unvermittelt aufeinanderprallen. Zu diesem Streit kommt
ein Steuerungsproblem politischer und gesellschaftlicher Ordnung hinzu, ähnlich der Situa-
tion, wie sie Karl Mannheim in der Weimarer Republik vorfand, in der die Krise des Bür-
gertums zahlreiche andere politische Akteure und Milieus in die Öffentlichkeit der Gesell-
schaft rücken ließ.

4. fördert die Tatsache der Krise in den gesellschaftlichen Naturverhältnissen die Er-
kenntnis, dass es so wie bisher – im Modus eines rein instrumentellen und ausbeuterischen
Umgangs mit der Natur – nicht weitergehen kann. Damit einher geht die Aufforderung die
eigenen Lebensstile und akkumulierten Wertorientierungen zu überdenken. Aus ethischer
Perspektive bietet das Anthropozän die Chance zur subjektiven Analyse der eigenen Welt-
anschauung. Dennoch benötigt die Neuausrichtung von Lebensstilen eine Ordnungsvorstel-
lung, die an die Stelle einer alten, nicht mehr tragfähigen Ordnungsvorstellung rückt.

Das Anthropozän als Krisendiagnose ist eng verbunden mit der Frage nach demWeltbild.
Verbildlichte Vorstellungen der Ordnung der Welt treten genau so zu Tage wie Ideen, Wer-
tungen und Praktiken der Lebensführung. So verstanden kann eine Weltbildanalyse in der
Gegenwart sicherlich nicht die Krisen lösen, wohl aber etwas zur Aufklärung über die zu-
grundeliegenden Einstellungen, Ideen und Werte beitragen, die einer Problemlösung voran-
gehen, bzw. umgekehrt über solche Einstellungen, Ideen und Werte, die die Krisen mit
herbeigeführt haben.

Mit Blick auf eine Theorie des Weltbilds Anthropozän wiederum ergeben sich zwei
Varianten, die an die Programmatik der Forschung aus dem ersten Teil anschließen. Das ist
zum einen die Frage nach dem Wandel des Weltbilds. Die historische Perspektive macht
deutlich, dass ein solcher Wandel nur über die longue durée erfolgt. Dem steht aber die
Reflexivität des Weltbilds der Ausbeutung, Beherrschbarkeit und Kontrolle der Natur seit
rund 50 Jahren sowie die gegenwärtige Krisenwahrnehmung der Ordnung der Welt entgegen.
Vollzieht sich also derzeit ein Wandel des bisher gesellschaftlich herrschenden und mit
Deutungsmacht ausgestatteten Weltbilds hin zu einem neuen Verhältnis in Bezug auf die
Natur, damit zusammenhängend zu einer Neujustage der politischen und gesellschaftlichen
Ordnung? Mit anderen Worten: Geht ein Weltbildwandel mit der Herausbildung der Spät-
moderne (Reckwitz/Rosa 2021) einher? Hier ist ein Anschluss an die kritische Perspektive des
Wandels der Weltbilder von Jürgen Habermas (1976) und Klaus Eder (1988) denkbar, der in
die Frage übersetzt werden kann, ob nach der Kulturalisierung der Natur eine Re-Naturali-
sierung der Natur erfolgt.

Zum anderen erfordert das Konzept des Anthropozän eine Analyse der in der Gesellschaft
aufgehobenen Ordnungsvorstellungen. Im Anschluss an eine Weltanschauungsanalyse nach
Karl Mannheim können hier das Wissen und die Denkformen von Milieus, Gruppen und
anderen sozialen Formationen in den Blick geraten. Eins der wenigen aktuellen Beispiele für
ein so gelagerte Studie liefert Georg Vobruba (2009), der das intellektuelle Weltbild im
Spannungsfeld von modernem und vormodernem Denken untersucht.

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 143–158154



3. Schlussbetrachtungen: Weltbilder als konfligierende
Ordnungsvorstellungen

Weltbilder erlangen erst dann die gesellschaftliche Aufmerksamkeit, wenn ihre Selbstver-
ständlichkeit und ihre Gültigkeit hinterfragt werden. Das wurde anhand der Beispiele aus dem
ersten Abschnitt aufgezeigt. Sowohl Wilhelm Dilthey als auch Karl Mannheim entwickeln
ihre Theorien der Weltanschauungen mit Blick auf gesellschaftliche Krisen bzw. gesell-
schaftliche Frakturierungen (Dilthey), wenn alte Ordnungsvorstellungen nicht mehr tragfähig
sind. Im Gegensatz dazu bedeutet die Abwesenheit einer Weltbilddiskussion nicht, dass es
keine Weltbilder gibt. Es ist durchaus möglich, dass Weltbilder aus der Öffentlichkeit und der
wissenschaftlichen Analyse verschwinden, wenn ein breiter weltanschaulicher Konsens an-
genommen wird. So wie z.B. im innergesellschaftlich befriedeten Modell der freien, west-
lichen Welt, in der eine Diskussion um das Weltbild weitgehend anathema war. Diese freie
Gesellschaft kann verstanden werden als die kulturelle Dimension der westlichen Industrie-
gesellschaft, als Normalmodell oder als ideologisches Modell im wissenssoziologischen
Sinne, welches in den 1960er bis in die 1980er Jahre Gültigkeit beanspruchte. Innerhalb dieser
Denkweisen oder -haltungen wird zwar nicht auf eine Abwesenheit von Konflikten, wohl aber
auf einen breit geteilten politischen, ökonomischen und sozialen Grundkonsens rekurriert.
Zudem wurde die Idee der offenen, liberalen westlichen Gesellschaft – der auch ihre zivil-
gesellschaftliche Kritik besonders in den Jahren 1968 ff. angehört – erst deutlich nach ihrem
‚Sieg‘ in der Ost-West-Systemkonkurrenz umfassender reflexiv gewendet. Das beleuchtet
eine Überdeckung weltanschaulicher Spannungen, die jedoch keineswegs abwesend waren.
Zugespitzt ließe sich festhalten, dass die Annahme eines gemeinsam geteilten Weltbilds einer
offenen und freien Gesellschaft westlicher Prägung einer Soziologie der Weltbilder im Weg
stand.

Ausgehend von der Gegenwartsdiagnose des Anthropozäns als Überlagerung mehrfacher
gesellschaftlicher Krisen lässt sich ein offener Konflikt unterschiedlicher Weltanschauungen
erkennen, die innerhalb verschiedener Spannungsfelder mit jeweils zwei Polen verlaufen.
Neben dem maßgeblichen Spannungsfeld divergierender gesellschaftlicher Naturverhältnisse
ist dies das Spannungsfeld kapitalistischer Ausbeutung und von alternativen Wirtschafts-
weisen, das Spannungsfeld von Nationalismus und Internationalismus bzw. Regionalismus
und Globalismus sowie das Spannungsfeld von demokratischer und autokratischer Herr-
schaft. Wenn die Wiederkehr (besser: das Bewusstsein) gesellschaftlicher Krisen und Kon-
flikte als Aufforderung verstanden werden kann, die zugrundeliegenden Weltbilder zu ana-
lysieren, dann ist der Bezug auf das Anthropozän sicherlich nur eine Option. Im Rahmen der
politischen Soziologie liegen vor allem für sogenannte extreme Weltbilder, wie z.B. dem der
neuen Rechten, zahlreiche Studien vor, die sich mehr oder minder systematisch an einer
Weltanschauungsanalyse versuchen (exemplarisch: Schellhöh u. a. 2018). Anknüpfungs-
möglichkeiten für eine Theorie der Weltbilder, die über den Bereich der Politik oder der
Religion hinausgeht, sind vor allem mit den oben geschilderten zwei Varianten der Welt-
bildanalyse gegeben. Sie liefern letztlich Aufklärung über die normativen, ästhetischen und
kognitiven Muster, die in der Gesellschaft verankert sind.

Diese beiden Aspekte oder Varianten sind:

155P. Fischer: Ordnung im Wandel



1. kritisch in Anlehnung an das naturwissenschaftliche Weltbild, sind genealogisch bzw.
beschreiben den historischen Wandel des Weltbilds über die Kulturalisierung der Natur und
das instrumentelle Ausbeutungsverhältnis hinaus. Wobei die Natur als Krisendiagnose im
Anthropozän die Möglichkeit bietet, andere gesellschaftliche Bereiche mit einzubeziehen.
Dabei ist zu berücksichtigen, dass der Wandel eines Weltbilds nur über einen längeren
Zeitraum erfolgt, der allerdings durch Krisenerfahrungen Beschleunigung erfahren kann. Im
Anthropozän ist die Makroperspektive (Totalität) selbst aufgehoben. Tatsächlich kann das
Anthropozän selbst als Weltbild mit einer Verbildlichung etwa im Mythos Gaia angesehen
werden. Darüber hinaus sind die Aus- und Nebenwirkungen des menschlichen Eingriffs
Streitpunkte. Ein Ordnungsverlust, der neue Ordnungsvorstellungen andeutet, geht mit einer
Kritik der naturzerstörenden Lebensführung bzw. sogenannter imperialer Lebensweisen
einher.

2. wissenssoziologisch akzentuiert in Bezug auf eine gesellschaftliche Totalität, einen
Zeitgeist oder eine Epoche. Dieser Weltbildanalyse können Studien zur Weltanschauung
einzelner Milieus, Klassen, Gruppen und anderer Kulturerscheinungen vorangestellt werden,
so dass sie in einem nächsten Schritt zu einem Gesamtbild synthetisierbar sind. Weltan-
schauungen würden dabei nicht rational in einer kulturellen Sinnsphäre aufgehoben. Letztere
hat sich in der Entwicklung der modernen Gesellschaft von der Religion über die Wissen-
schaften hin zur privaten Lebenswelt verschoben. Interessant ist in diesem Zusammenhang
die Beobachtung, dass sich gegenwärtig innerhalb von Lebenswelten eine zunehmende so-
ziale Schließung nach der Logik eines Neotribalismus vollzieht. In diesem Sinne erfolgt
Vergemeinschaftung vor allem über die Auswahl nach Ähnlichkeiten in Geschmack, Mode
etc. und durch gleiche Weltanschauungen. Dies produziert gleichzeitig den Ausschluss An-
derer, die diesen Kriterien nicht entsprechen.

Die wissenssoziologische Weltbildanalyse hat nicht die Aufgabe die Widersprüche auf-
zulösen, welche sich in den einzelnen Weltanschauungstypen finden, sondern will die we-
sentlichen Bestandteile eines Weltbilds nachzeichnen, die durch politische, gesellschaftliche
und ökonomische Machtstrukturen geordnet werden. Gerade das Konzept des Anthropozän
als Krisendiagnose und mit dem Anspruch des Blicks auf die Totalität erfordert eine solche
Analyse, die zur Aufklärung über die kulturellen und intellektuellen Positionierungen in der
spätmodernen Gesellschaft beitragen kann.

Literatur

Adloff, Frank/Neckel, Sighard (Hrsg.) (2020): Gesellschaftstheorie im Anthropozän. Frankfurt am
Main/New York: Campus.

Adloff, Frank (2020): „It’s the end of the world as we know it“: Sozialtheorie, symbiotische Praktiken
und Imaginationen im Anthropozän. In: ders./Neckel, Sighard (Hrsg.): Gesellschaftstheorie im
Anthropozän. Frankfurt am Main/New York: Campus, S. 95–122.

Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Becker, Egon (2016): Keine Gesellschaft ohne Natur. Beiträge zur Entwicklung einer Sozialen Öko-
logie. Frankfurt am Main/New York: Campus.

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 143–158156



Bourdieu, Pierre (1997): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Bohnsack, Ralf (2021): Rekonstruktive Sozialforschung. Einführung in qualitative Methoden. Opladen/
Toronto: utb/Barbara Budrich.

Borkenau, Franz (1980): Der Übergang vom feudalen zum bürgerlichen Weltbild. Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft.

Chakrabarty, Dipesh (2022): Das Klima der Geschichte im planetarischen Zeitalter. Berlin: Suhrkamp.
Dilthey, Wilhelm (1962 [1931]): Gesammelte Schriften. Bd. 8: Weltanschauungslehre. Abhandlungen

zur Philosophie der Philosophie. Stuttgart/Göttingen: B.G. Teubner/Vandenhoeck & Ruprecht.
Dux, Günter (1982): Die Logik der Weltbilder. Sinnstrukturen im Wandel der Geschichte. Frankfurt am

Main: Suhrkamp.
Eder, Klaus (1988): Die Vergesellschaftung der Natur. Studien zur sozialen Evolution der praktischen

Vernunft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Einstein, Albert (1934): Mein Weltbild. Amsterdam: Querido.
Fischer, Peter (2023a): Renaissance der Weltbilder? Wissenssoziologische Überlegungen zur Genesis

und Permanenz von Ordnungsvorstellungen. In: Kieler sozialwissenschaftliche Revue 1, 2, S. 119–
129. https://doi.org/10.3224/ksr.v1i2.05.

Fischer, Peter (2023b): Kosmos und Gesellschaft. Wissenssoziologische Untersuchungen zur frühen
Moderne. Weilerswist: Velbrück.

Groh, Dieter (2010): Göttliche Weltökonomie. Perspektiven der wissenschaftlichen Revolution vom 15.
bis zum 17. Jahrhundert. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Groh, Ruth/Groh, Dieter (1991): Weltbild und Naturaneignung. Zur Kulturgeschichte der Natur.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (1976): Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Heidegger, Martin (1977 [1938]): Die Zeit des Weltbilds. In: Martin Heidegger: Gesamtausgabe. Abt. 1.
Bd. 5: Holzwege. Frankfurt am Main: Klostermann, S. 69–104.

Jaspers, Karl (1954): Psychologie der Weltanschauungen. Heidelberg: Springer.
Latour, Bruno (2020): Kampf um Gaia. Acht Vorträge über das neue Klimaregime. Berlin: Suhrkamp.
Laux, Henning/Henkel, Anna (Hrsg.) (2018): Die Erde, der Mensch und das Soziale. Zur Transformation

gesellschaftlicher Naturverhältnisse im Anthropozän. Bielefeld: transcript.
Lovelock, James (2003): Gaia: The living Earth. In: Nature 426, S. 769–770. https://doi.org/10.1038/

426769a.
Mannheim, Karl (1970): Wissenssoziologie. Auswahl aus dem Werk. Hrsg. v. Kurt H. Wolff. Neuwied

am Rhein/Berlin: Luchterhand.
Mannheim, Karl (1980): Strukturen des Denkens. Hrsg. v. David Kettler, Volker Meja und Nico Stehr.

Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Mannheim, Karl (1984): Konservatismus. Ein Beitrag zur Soziologie des Wissens. Hrsg. v. David

Kettler, Volker Meja und Nico Stehr. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Markschies, Christoph u.a. (Hrsg.) (2011): Atlas der Weltbilder. Berlin: Akademie-Verlag.
Moore, Jason W. (2022): Planetarische Gerechtigkeit im Kapitalozän. In: Luxemburg 3, S. 1–11.
Popitz, Heinrich u. a. (2018): Das Gesellschaftsbild des Arbeiters. Soziologische Untersuchungen in der

Hüttenindustrie. Hrsg. v. Jochen Dreher. Wiesbaden: Springer VS.
Preyer, Gerhard (2018): Soziologische Theorie der Gegenwartsgesellschaft II: Lebenswelt – System –

Gesellschaft. Wiesbaden: Springer VS.
Reckwitz, Andreas/Rosa, Hartmut (2021): Spätmoderne in der Krise. Was leistet die Gesellschafts-

theorie?. Berlin: Suhrkamp.
Scheler, Max (1923): Schriften zur Soziologie und Weltanschauungslehre. 2 Bd. Leipzig: Der Neue

Geist-Verlag.

157P. Fischer: Ordnung im Wandel

https://doi.org/10.3224/ksr.v1i2.05
https://doi.org/10.1038/


Schellhöh, Jennifer u. a. (Hrsg.) (2018): Großerzählungen des Extremen. Neue Rechte, Populismus,
Islamismus, War on Terror. Bielefeld: transcript.

Stirnemann, Julia Mia (2018): Über Projektionen: Weltkarten und Weltanschauungen. Bielefeld: tran-
script.

Thomé, Horst (2004): Weltanschauung. In: Ritter, Joachim/ Gründer, Karlfried/ Gabriel. Gottfried
(Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 12: W-Z. Basel: Schwabe, Sp. 453–460.

Troeltsch, Ernst (1894): Die christliche Weltanschauung und die wissenschaftlichen Gegenströmungen.
In: Zeitschrift für Theologie und Kirche 4, 3, S. 167–231.

Vobruba, Georg (2009): Die Gesellschaft der Leute. Kritik und Gestaltung der sozialen Verhältnisse.
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Waldenfels, Bernhard (1990): Ordnung im Potentialis. Zur Krisis der europäischen Moderne. In: ders.:
Der Stachel des Fremden. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 15–27.

Weber, Max (1980): Wirtschaft und Gesellschaft. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).
Weber, Max (1988): Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul

Siebeck).

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 143–158158

Open Access © 2025 Autor*innen. Dieses Werk ist bei der Verlag Barbara Budrich GmbH erschienen und steht unter der Creative 
Commons Lizenz Attribution 4.0 International (CC BY 4.0).




