
Weniger Paternalismus wagen
Kindheitsbilder und Phasenheuristiken bei Rousseau, Kant und Rawls
sowie Entsprechungen im deutschen Recht

Thomas Reißberg1

Zusammenfassung: Der Beitrag thematisiert, wie Kindheitsbilder und Bilder vom Verlauf
der kindlichen Entwicklung sowohl die philosophische als auch die politisch-rechtliche Ar-
gumentation prägen und beeinflussen. Herausgearbeitet wird dabei eine möglicherweise
überraschende Nähe zwischen Rousseaus Phaseneinteilung und den deutschen Sozialge-
setzbüchern. Ebenso überraschend mag die Erkenntnis sein, dass Kant einen negativen nor-
mativ-habituellen Kindheitsbegriff verwendete, der kaum eine Orientierung am Alter eines
Menschen zulässt. Des Weiteren legen Kants Überlegungen nahe, den heute häufig unter-
stellten Zusammenhang zwischen sozialer Herkunft und negativ besetztem Habitus grund-
legend in Frage zu stellen. Kontrastiert werden diese beiden Theoretiker mit den beiden
Empirikern Piaget (Entwicklungspsychologie) und Kohlberg (Moralentwicklung), vor allem
anhand des Umgangs mit den „Objekten“ ihrer Untersuchungen. Alle vier spielen eine ent-
scheidende Rolle in Rawls‘ Moralpsychologie als Bestandteil der Theorie der Gerechtigkeit.
Im zweiten Teil werden die grundlegenden Rechtsbeziehungen zwischen Kindern, Eltern und
Staat beschrieben und ihre Bezeichnung als „Dreiecksverhältnis“ hinterfragt. Dabei stellt sich
heraus, dass sowohl das deutsche Recht als auch die höchstrichterliche Rechtsprechung über
das hinausweisen, was Rawls mit seinem (wohlwollenden) Paternalismus als notwendig er-
achtet. Abschließend werden einige Überlegungen zur Überwindung des Paternalismus
vorgestellt.

Abstract: The article addresses how concepts of childhood and concepts of child develop-
ment shape and influence both philosophical and political-legal argumentation. It highlights a
possibly surprising similarity between Rousseau’s division into phases of childhood and the
german code of social law. Likewise surprising may be the realisation that Kant used a
negative normative-habitual concept of childhood that hardly allows any orientation towards a
person’s age. Furthermore, Kant’s reflections suggest that the connection between social
origin and negatively connoted habitus, which is often assumed today, should be funda-
mentally questioned. These two theorists are contrasted with the two empiricists Piaget (de-
velopmental psychology) and Kohlberg (moral development), primarily based on their
treatment of the ‘objects’ of investigation. All four play a decisive role in Rawls’ moral
psychology as part of his theory of justice. The second part describes the fundamental legal
relationships between children, parents and the state and questions their designation as a
‘triangular relationship’. It turns out that both german law and the highest court decisions go
beyond what Rawls considers necessary as (benevolent) paternalism. Finally, some thoughts
are presented on overcoming paternalism.

1 Thomas Reißberg, Diplom-Sozialwissenschaftler und Vater von fünf Kindern, ist seit 2006 im Landtag von
Nordrhein-Westfalen als wissenschaftlicher Referent tätig, seit 2019 im Parlamentarischen Untersuchungs-
ausschuss Kindesmissbrauch. Weiterhin ist er Lehrbeauftragter an der Evangelischen Hochschule Bochum
sowie an der Katholischen Hochschule Köln.

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 159–187 https://doi.org/10.3224/ksr.v3i2.03

https://doi.org/10.3224/ksr.v3i2.03


Einleitung

Jede Vertragstheorie muss sich mit der Frage konfrontieren sowie idealerweise eine befrie-
digende Antwort darauf finden, wie ihre Konstruktionen von Staat und Gesellschaft auch
gedankliche Instrumente an die Hand geben können, die politischen Subjekten helfen können,
politische Körper und Gesellschaften auf Dauer zu stabilisieren. Letzteres ist nicht nur von
grundsätzlich-philosophischer Bedeutung, sondern wird angesichts der vielfältigen Gefahren,
die demokratischen Errungenschaften der heutigen Gesellschaften drohen, allerorten disku-
tiert.2 So ist es kein Wunder, dass schon Kant (1720–1804)3 – wenngleich unter gänzlich
anderen Vorzeichen als heute – sich mit der Frage beschäftigen musste, wie das dauerhafte
Bestehen der Gesellschaft und ihres Staates gewährleistet und organisiert werden sollte. In
diesem Sinne postulierte er 1795/96 in Zum ewigen Frieden, dass „das Problem der Staats-
errichtung […] selbst für ein Volk von Teufeln (wenn sie nur Verstand haben) [..] auflösbar“
sei“.4 Konsequenterweise forderte er – unter erkennbarem Einfluss Rousseaus (1712–1778),
dessen erziehungstheoretische Ideen er weitgehend teilte – eine Wissenschaft von der Pä-
dagogik, gewissermaßen als eine motivierende Fundierung, die aber über die reine Stabili-
sierung der Ordnungen für die sich selbsterhaltenden „Teufel“ weit hinausgeht. Kant lieferte
Beiträge dazu, sammelte alles, was er bekommen konnte. Die Sammlung findet sich in seiner
Vorlesung Über Pädagogik.5 Jean Piaget (1896–1980), einer der zentralen Wegbereiter der
Entwicklungspsychologie, nahm in seinen Arbeiten auf ihn Bezug. In dieser theoretischen
Tradition steht auch Lawrence Kohlberg (1927–1987), der seine Überlegungen zusätzlich auf
die Gerechtigkeitstheorie von John Rawls stützte. Rawls wiederum griff auf die Konzepte
aller vier genannten Autoren zurück, um daraus seine Überlegungen zu Gerechtigkeitssinn
und Moralpsychologie abzuleiten.

Diese Zusammenhänge und Linien werden im ersten Teil des Beitrags dargestellt. In
alledem lassen sich Parallelen zu politischen, staatlichen und rechtlichen Strukturen finden.
Diese sollen im zweiten Teil des Beitrags herausgearbeitet werden. Denn auch heute noch
stellt sich die Frage, wie die demokratische Gesellschaft, in der vor dem Gesetz, und
grundsätzlich auch im politischen System, alle gleich sein sollen, in Bezug auf Kinder, die ja
in irgendeiner Weise „noch nicht“ gleich sind, organisiert sein soll. Von zentraler Bedeutung
ist dabei die Frage, welches Bild vom Kind gezeichnet wird.

2 Vgl. zum Beispiel das Heft „Demokratie in Gefahr?“ der APuZ 27/2024 (bpb 2024).
3 Bei der erstmaligen Nennung eines „Klassikers“ werden zumindest die Lebensdaten genannt, da auf die in

unserem Zusammenhang höchst interessanten biographischen Umstände nur sehr sporadisch eingegangen
werden kann. Damit werden zumindest Überschneidungen und Abfolgen zwischen den Personen verdeutlicht.

4 Und zwar so: „‚Eine Menge von vernünftigen Wesen, die insgesamt allgemeine Gesetze für ihre Erhaltung
verlangen, deren jedes aber insgeheim sich davon auszunehmen geneigt ist, so zu ordnen und ihre Verfassung
einzurichten, daß, obgleich sie in ihren Privatgesinnungen einander entgegenstreben, diese einander doch so
aufhalten, daß in ihrem öffentlichen Verhalten der Erfolg ebenderselbe ist, als ob sie keine solche bösen
Gesinnungen hätten‘.“(Kant 1977e [1795/96]: 224 [B61/A60]).

5 Bei dem Text Über Pädagogik handelt es sich um eine von Kants jungem Kollegen Friedrich Theodor Rink mit
Kants Einverständnis 1803 herausgegebene Ausgabe des Vorlesungsmaterials und nicht um eine „Schrift“ im
Sinne eines von Kant selbst verantworteten Titels. S. dazu Weischedel 1977: 818.

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 159–187160



1. Was Vertragstheorien mit Pädagogik zu tun haben6

Vertragstheorien konstruieren einen Zustand, einen Urzustand, aus dem heraus mehr oder
weniger rationale, jedenfalls gedachte Menschen, besser gesagt menschenähnliche Ge-
schöpfe, Homunculi, miteinander einen ebenfalls gedachten Vertrag ausarbeiten. Damit sie
dies tun können, müssen diese Menschen aber zunächst einmal vertragsfähig gemacht wer-
den, muss das gesamte theoretische Konstrukt so aufgebaut werden, dass von der jeweils
historisch vorherrschenden Gesellschaftsstruktur abstrahiert, das Individuum von seinen
persönlichen Verortungen und Verstrickungen getrennt, und eine akzeptable verhandlungs-
fähige Situation hergestellt werden kann. Je nach Konstrukt kann diese Situation in der
Vergangenheit oder aber in der Zukunft liegen. Der besondere Charme der Vertragstheorien
ist: Die Individuen sind gar keine Individuen, sie haben keine Geschichte, keinen spezifischen
Kontext, sie sind in keiner Weise durch die Gesellschaft degeneriert, deformiert oder gar
korrumpiert. Sie sind mit vergleichsweise wenigen einfachen Worten beschreibbar. Nun ist
dem historisch-kritisch bewanderten realen Menschen des 21. Jahrhunderts völlig klar, dass
hinter diesen Beschreibungen natürlich auch jede Menge unausgesprochener Prämissen ste-
hen, die zu Recht kritisiert werden. Je weiter in der Vergangenheit die Erfindung der jewei-
ligen Vertragstheorie liegt, desto offensichtlicher ist, dass es sich bei den hier zur Rede
stehenden Homunculi keineswegs um Frauen handelt, keineswegs um Sklavinnen und
Sklaven, keineswegs um Angehörige ethnischer Minderheiten, keineswegs um Homo-,
Trans-, oder Intersexuelle. Bei den eher liberalen Theorien ist es außerdem etwas unklar, ob
nur Besitzende gemeint sind, jedenfalls hätten die etwas in der Hand (und zu verlieren), über
das es überhaupt zu verhandeln lohnen würde. Die Liste ließe sich weiter fortsetzen, doch
darum soll es hier nicht gehen. Jedenfalls – und das ist den Theorien gemeinsam – sind es
nicht Kinder, die verhandeln und einen Vertrag abschließen. Aber selbst für Hobbes’ Le-
viathan, von dem hier weiter gar nicht die Rede sein soll, könnte man konstatieren, dass der
gedachte Vertrag in einem abstrakten Sinn für die Kinder abgeschlossen wird. Sie müssen sich
nicht selbst die Mühe machen, einen Vertrag auszuhandeln, profitieren aber von seinen
Segnungen. Sie sollen es einmal besser haben. Und vor allem sollen sie auch zukünftig davor
bewahrt werden, selbst einen Vertrag aushandeln zu müssen. Es reicht, wenn sie sich daran
halten und das idealerweise freiwillig, falls nicht – dann eben unter elterlicher Gewalt.7

6 Die in diesem Absatz angestellten Überlegungen zum Zusammenhang von Vertragstheorie und Pädagogik sind
zwar sehr allgemeiner Natur, ergeben sich aber nach Ansicht des Autors sachlogisch. Denn wenn es darum geht,
Ordnungen zu stabilisieren, kann Pädagogik dazu im positiven oder negativen Sinn – denn solche Ordnungen
müssen ja nicht immer den Vielen nützen – motivierende Dienste leisten. Insofern stellen sie keine Zusam-
menfassung wissenschaftlicher Forschung zu Vertragstheorien dar. Für letztere siehe beispielhaft: Kersting
(1990), Kersting (1996), Röhrich (1972), Saage (1989).

7 Alternativ oder auch korrespondierend zum gesellschaftlich ausgehandelten Vertrag kennt Hobbes auch eine
eher gemeinschaftliche, implizite, gleichsam eingewöhnte „Zustimmung des Kindes“ zur elterlichen Herrschaft
(1984 [1651], II., 20: 156) oder der „unterstellten Verpflichtung“ vertrauter und lieb gewordener versklavter
Menschen im Haushalt (zu letzterem Hobbes 2020 [1640], II., XXII.3: 151). So heißt das 20. Kapitel im
„Leviathan“, dies beides verbindend, konsequent: „Von elterlicher und despotischer Herrschaft“. Reicht das hier
gewachsene Vertrauen nicht, dann braucht es Gewalt bzw. dieMöglichkeit von Gewaltausübung. So wie Hobbes
das erste natürliche Gesetz („Suche Frieden …“, Hobbes 1984 [1651], Kapitel 14) nicht ausreicht und der
Frieden durch den Gesellschaftsvertrag und die Möglichkeit der Erzwingung seiner Einhaltung erst auf Dauer
gestellt werden muss. Insofern gibt es auch hier eine mit unserem Thema einleuchtend zusammenhängende
gewisse Korrespondenz von gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen Elementen bei Hobbes, obwohl letztere
dominieren, vgl. dazu Schlüter-Knauer (2013: 270).

161Thomas Reißberg: Weniger Paternalismus wagen



Wer sich die Mühe macht, eine Vertragstheorie zu entwerfen, sollte sich also auch Ge-
danken zur ersten nachvertraglichen Generation und deren Nachfolgerinnen und Nachfolgern
machen. Die Theorie wäre wenig überzeugend, wenn in jeder Generation ein neuer Natur-
zustand und eine neue Vertragsverhandlung vonnöten wären. Mit anderen Worten, es muss
plausibel gemacht werden, warum sich die Kinder der Vertragspartner vertragsgemäß ver-
halten werden.

So ist Rousseaus Émile (Rousseau 1979 [1762; 1780]) das ergänzende Gegenstück zum
Contrat Social.8 Die beiden Texte verhalten sich komplementär zueinander, denn in diesem
werden die Bedingungen beschrieben, unter denen ein Vertrag unter Gleichen entstehen kann,
während in jenem die Früchte der mühseligen Erziehung des gedachten Jungen geerntet
werden. Denn, so Rousseau selbst:

„… il faudrait que l’effet pût devenir la cause, que l’esprit social qui doit être l’ouvrage de l’institution présidât à
l’institution même, et que les hommes fusses avant les lois ce qu’ils doivent devenir par elles“9(Rousseau 2001 [1762]:
77 [CS II, VII]),

die Menschen müssen also vor der Gesetzgebung das sein, was sie durch sie werden sollen
(vgl. von Hentig 2004: 41). Darauf folgt dann wieder logisch der Émile und die Kette muss
sich nicht weiter fortsetzen, weil es den Vertrag bereits gibt. Das ‚Henne-Ei-Problem‘ wurde
also von Rousseau aufgegriffen und von ihm selbst gelöst. Wenn man so will, kann man sogar
die möglicherweise vermessene Auffassung vertreten, dass der Contrat Social eine dienende
Funktion für die Erziehung hat, denn die „richtige Gesellschaft“ soll den Aufwand mini-
mieren, um den kleinen Menschen dazu zu bringen, das Richtige zu wollen. Wie Hartmut von
Hentig schreibt, „… bleibt der Gesellschaftsvertrag auf einen nicht politischen Vertrag an-
gewiesen – auf die Erziehung“ (von Hentig 2004: 41). Die sich daran anschließende Frage,
wer denn die Erziehung gewährleiste, beantwortet Rousseau bekanntlich mit: Jean-Jacques
bzw. der Lehrer, also mehr oder weniger er selbst, jedenfalls weder die Eltern noch die
damalige Schule. Damit wäre auch das geklärt und dieser „gordische Knoten“ (Oelkers 1989:
38) gelöst. Oder eben auch nicht, denn das dialektische Verhältnis zwischen Henne und Ei
kann nicht dadurch aufgelöst werden, dass man sich selbst zur Henne oder zum Ei macht.

2. Phasenheuristiken kindlicher Entwicklung im Anschluss an Rousseau

Der Begriff der „Phasenheuristik“ ist der Policy Analysis10 entnommen und wurde vom
amerikanischen Politologen Paul A. Sabatier eingeführt. Er kritisierte damit den Schematis-
mus, mit dem der sogenannte Policy Cycle, der noch heute in der Politikwissenschaft gelehrt
wird, versucht ,die verschiedenen Phasen der Politikproduktion zu beschreiben, sogar in ihrer

8 Dieser Gedanke wird vertieft in Reißberg (2024).
9 Da ich diese Stelle etwas anders übersetze als geläufige deutsche Übersetzungen – wie etwa die von Ludwig

Schmidts 1977 vorgelegte Übertragung, welche hier vom „Gesellschaftsgeist“ statt vom „sozialen Geist“ spricht
(Rousseau 1977 [1762]: 102), was ein relevanter Unterschied ist – folgt nunmehr meine eigene Übersetzung: „…
es müsste die Wirkung zur Ursache werden, der soziale Geist, der das Werk der Institution sein muss, müsste der
Institution selbst vorstehen, und die Menschen müssten vor den Gesetzen das sein, was sie durch sie werden
sollen.“.

10 Die etwas unscharfe Übersetzung ins Deutsche heißt „Politikfeldanalyse“. Vgl. zum Policy Cycle Lasswell
(1956), zur Politikfeldanalyse Schubert/Bandelow (2003) sowie zum dargestellten Sachverhalt Sabatier (1993;
2007).

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 159–187162



Abfolge zu erklären. Im Modell des Policy Cycle wird 1. ein Problem erkannt (problem
identification), dann 2. auf die Tagesordnung gesetzt (agenda setting). 3. werden verschiedene
mögliche Maßnahmen zur Lösung des Problems entwickelt und diskutiert (policy formula-
tion), dann 4. beschlossen (policy adoption), 5. implementiert (policy implementation).
Schließlich werden diese Maßnahmen 6. evaluiert (policy evaluation) und terminiert oder aber
das Problem wird re-formuliert und der Zyklus geht von vorne los. Sabatier stellte dem sein
Modell relativ stabiler Advocacy Coalitions gegenüber, die Entscheidungen in die eine oder
die andere Richtung lenken.

Hier soll der Begriff der „Phasenheuristiken“ verwendet werden, um bewusste Verein-
fachungen komplexer Theorien und Sachverhalte vorzunehmen und dies zu verdeutlichen.
Denn es sollen gewissermaßen ‚Äpfel‘ (Kant, Rawls) mit ‚Birnen‘ (Piaget, Kohlberg) und
dann mit ‚Müsli‘ (Recht und Verfassung) verglichen werden. Herausgestellt werden einerseits
die Phasen und andererseits die ungefähren Altersgrenzen, welche den Austritt aus der einen
und den Eintritt in die andere Phase jeweils markieren. Der Beginn der jeweiligen Phasen-
heuristik, wie sie hier verstanden werden soll, ist die Geburt resp. die Befruchtung, das Ende
bei dem Erreichen des Status eines Erwachsenen bzw. des voll vertragsfähigen Menschen
anzusiedeln.

Folgen wir der Diktion Hartmut von Hentigs (2004), so können wir beispielsweise in der
Schrift Émile Rousseaus die folgenden Phasen der kindlichen Entwicklung ausmachen: 1. das
noch nicht oder unvollkommen sprechende Kind (bis zum 3. Lebensjahr), 2. der Knabe (bis
zwölf), 3. das erstarkte Kind vor der Pubertät (bis 15) und schließlich 4. die Reifezeit (bis
20 Jahre) (vgl. insbesondere zur Benennung der Stufen von Hentig 2004: 53–63). Danach
wird Émile in Rousseaus gleichnamigen Werk von seinem Lehrer nur noch beraten (und nicht
mehr erzogen) und ist mit ungefähr 25 Jahren sowohl heirats- als auch vertragsreif.

2.1. Kants bemerkenswerte Ambivalenz und ein negativer habituell-normativer
Begriff von Kindheit

Hier sehen wir eine beachtliche Differenz zu Kant. Er definierte nämlich die volle Ge-
schlechtsreife mit ungefähr 16 Jahren als denjenigen Zeitpunkt, an dem die Erziehung
praktisch endet. Es sei hier bereits verraten, dass Kant keineswegs meinte, mit dem Ende der
Erziehung sei der Mensch sozusagen fertig und in dem Sinne vernünftig. Dies ist auch nicht
mit 18 Jahren der Fall, was dem heutigen Begriff der Volljährigkeit entspräche, auch nicht mit
21, was der vorherige Begriff der Volljährigkeit und das heutige Ende der Maßnahmen der
Jugendhilfe wäre, nicht mit 25 (Rousseau) oder 27, was der heutigen Ausnahmeregelung für
das Ende der Maßnahmen der Jugendhilfe entspräche. Darauf wird weiter unten noch ein-
gegangen. Zunächst der Beleg:

„Wie lange aber soll die Erziehung denn dauern? Bis zu der Zeit, da die Natur selbst den Menschen bestimmt hat, sich
selbst zu führen; da der Instinkt zum Geschlechte sich bei ihm entwickelt; da er selbst Vater werden kann, und selbst
erziehen soll, ohngefähr bis zu dem sechzehnten Jahre. Nach dieser Zeit kann man wohl noch Hülfsmittel der Kultur
gebrauchen, und eine versteckte Disziplin ausüben, aber keine ordentliche Erziehung mehr“ (Kant 1977d [1803]: 710
[A31]).

Kant war begeistert von Rousseau11, sowohl vom Émile als auch vom Contrat Social, und
entwickelt in seiner Schrift Anthropologie in pragmatischer Hinsicht eine klare Sichtweise,

11 Er selbst drückte sich anders aus: Rousseau habe ihn „zurechtgebracht“. Als Ausdruck der Begeisterung mag

163Thomas Reißberg: Weniger Paternalismus wagen



wie man Rousseau verstehen könne. Gleichzeitig nahm Kant Rousseau gegen den Vorwurf in
Schutz, eine – etwa prominent von Voltaire kritisierte – Rückwendung zur Natur zu propa-
gieren, die den Fortschrittsglauben der Aufklärung in Frage stellte und die Voltaire als re-
gressiv erschien, was er Rousseau nach der Lektüre von dessen zweitem Diskurs Abhandlung
über den Ursprung und die Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen am 30. Au-
gust1755 brieflich mitteilte. In ironischer Höflichkeit bedankte er sich für „das Buch gegen
das Menschengeschlecht“, lobte vordergründig Rousseaus Stil, um dann vernichtend zu ur-
teilen, man habe nie so viel Geist darauf verwendet, uns (die Menschen) dumm (wörtlich: zu
Tieren) zu machen. Man bekomme Lust, auf allen Vieren zu laufen, wenn man das Werk
liest.12 Kant stellte hingegen klar:

„Man darf eben nicht die hypochondrische (übellaunige) Schilderung, die Rousseau vomMenschengeschlecht macht,
das aus dem Naturzustande herauszugehen wagt, für Anpreisung, wieder dahin ein- und in die Wälder zurück zu
kehren, als dessen wirkliche Meinung annehmen, womit er die Schwierigkeit für unsere Gattung, in das Gleis der
kontinuierlichen Annäherung zu ihrer Bestimmung zu kommen, ausdrückte …“ (Kant 1977c [1798/1800]: 680
[B321/A323]).
„Diese drei Schriften, sage ich, welche den Naturzustand gleich als einen Stand der Unschuld vorstellig machten
(dahin wieder zurückzukehren der Torwächter eines Paradieses mit feurigem Schwert verhindert), sollten nur seinem
Sozialkontrakt, seinem Emil und seinem Savoyardischen Vikar zum Leitfaden dienen, aus dem Irrsal der Übel sich
heraus zu finden, womit sich unsere Gattung, durch ihre eigene Schuld, umgeben hat“ (ebd.: 681 [B322/A324]).

Das Bild von der Gesellschaft, die erst den Menschen verdirbt, der aber von Natur nicht
verdorben ist, wird von Rousseau klar gezeichnet und von Kant auch genau so verstanden:

„Rousseau wollte im Grunde nicht, daß der Mensch wiederum in den Naturzustand zurück gehen, sondern von der
Stufe, auf der er jetzt steht, dahin zurück sehen sollte. Er nahm an: der Mensch sei von Natur (wie sie sich vererben
läßt) gut, aber auf negative Art, nämlich von selbst und absichtlich nicht böse zu sein, sondern nur in Gefahr, von
bösen oder ungeschickten Führern und Beispielen angesteckt und verdorben zu werden“ (ebd.).

Ebenfalls klar verstanden wird von Kant das unaufgelöste Problem der Erziehung, das oben
als „gordischer Knoten“ apostrophiert wurde:

„Da nun aber hierzu wiederum gute Menschen erforderlich sind, die dazu selbst haben erzogen werden müssen und
deren es wohl keinen geben wird, der nicht (angeborne oder zugezogene) Verdorbenheit in sich hätte: so bleibt das
Problem der moralischen Erziehung für unsere Gattung, selbst der Qualität des Prinzips, nicht bloß dem Grade nach,
unaufgelöst…“ (ebd.).

Erziehung war für Kant sicherlich ein wichtiges Anliegen, aber der Schrift Über Pädagogik
fehlt es an Systematik, Stringenz und theoretischer Tiefe. Das mag daran liegen, dass der Text
erstens Ausdruck einer Pflichtübung ist, denn Pädagogik war zu Kants Zeiten ein obligato-
risches Lehrfach für die Professoren der Philosophie in Königsberg. Zudem wird er von Kant
eben nicht in der üblichen Weise etwa seiner kritischen Schriften selbst durchgearbeitet
worden sein, sondern wurde eben von Friedrich Theodor Rink herausgeben. Zweitens ist er
aber durchaus als eine Art praktische Gebrauchsanweisung zu verstehen13, denn die Studie-
renden Kants hatten zu einem erheblichen Teil die berufliche Perspektive eines Haus- oder
Schullehrers. So finden sich dort eine Menge lebenspraktische Tipps und Hinweise zu All-

gelten, dass es in Kants Haus ein einziges Bild gegeben haben soll, nämlich ein Portrait von Rousseau, so sein
Schüler Reinhold Bernhard Jachmann nach Willaschek (2023: 124).

12 „J’ai reçu, monsieur, votre nouveau livre contre le genre humain […]. On ne peut peindre avec des couleurs plus
fortes les horreurs de la société humaine, dont notre ignorance et notre faiblesse se promettent tant de conso-
lations. On n’a jamais employé tant d’esprit à vouloir nous rendre bêtes; il prend envie de marcher à quatre pattes,
quand on lit votre ouvrage“ (Voltaire 1755: 446).

13 Und gibt dadurch einen Einblick in das, was Kant unter Pädagogik verstand. Siehe dazu weiter unten mehr.

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 159–187164



tagsfragen, mit denen Hauslehrer zu dieser Zeit konfrontiert wurden. Nur ein Beispiel zum
Thema Säuglingsernährung mag dies illustrieren:

„Die Nahrung, die die Natur dem Kinde bestimmt hat, ist die Muttermilch“ (Kant 1977d [1803]: 714 [A38]).

Und besonders betont er dabei dieWichtigkeit der ersten Milch, heute jeder werdendenMutter
bekannt als Kolostrum. Die einzige Autorität, auf die sich Kant hier bezieht, ist kein Gerin-
gerer als Jean-Jacques Rousseau.

Kant forderte eine Wissenschaft von der Erziehung (Kant 1977d [1803]: 704 [A17]), die
bis in seine Tage eher etwas Handwerkliches, vielleicht auch Künstlerisches an sich hatte,
jedenfalls sah er, dass es sich dabei um ein voraussetzungsvolles Geschäft handelt:

„Zwei Erfindungen der Menschen kann man wohl als die schweresten ansehen: die der Regierungs- und die der
Erziehungskunst nämlich, und doch ist man selbst in ihrer Idee noch streitig“ (ebd.: 703 [A15]).

Es wird allerdings nicht in allen Punkten klar, ob Kant mit Rousseau hier inhaltlich uneins war
oder ob er Rousseaus Theorie nur auf ein praktikables Niveau zu bringen beabsichtigte.
Jedenfalls wollte er die (familiäre) Erziehung auf eine wissenschaftliche Grundlage stellen
und diese sollte außerdem kosmopolitisch sein:

„Eltern sorgen für das Haus, Fürsten für den Staat. Beide haben nicht dasWeltbeste und die Vollkommenheit, dazu die
Menschheit bestimmt ist, und wozu sie auch die Anlage hat, zum Endzwecke. Die Anlage zu einem Erziehungsplane
muß aber kosmopolitisch gemacht werden. Und ist dann das Weltbeste eine Idee, die uns in unserm Privatleben kann
schädlich sein? Niemals! denn wenn es gleich scheint, daß man bei ihr etwas aufopfern müsse: so befördert man doch
nichts desto weniger durch sie immer auch das Beste seines gegenwärtigen Zustandes. Und dann, welche herrlichen
Folgen begleiten sie! Gute Erziehung gerade ist das, woraus alles Gute in der Welt entspringt. Die Keime, die im
Menschen liegen, müssen nur immer mehr entwickelt werden. Denn die Gründe zum Bösen findet man nicht in den
Naturanlagen des Menschen. Das nur ist die Ursache des Bösen, daß die Natur nicht unter Regeln gebracht wird. Im
Menschen liegen nur Keime zum Guten“ (Kant 1977d [1803]: 704 f. [A18]).

Was sicherlich in krassem Widerspruch zu Rousseau stand (vgl. insbesondere Oelkers 1989:
3814), war Kants Vorstellung von der experimentellen Erziehung in öffentlichen Schulen. Man
erkennt den Praktiker, möglicherweise auch einen ‚Propheten‘ des viel später so bezeichneten
Technologiedefizits der Pädagogik (vgl. Luhmann/Schorr 1979), wenn er schreibt:

„… die Erfahrung lehrt, daß sich oft bei unseren Versuchen ganz entgegengesetzte Würkungen zeigen von denen, die
man erwartete“ (Kant 1977d [1803]: 708 [A27]),

und also könne man sehen, dass

„kein Menschenalter einen völligen Erziehungsplan darstellen kann“ (ebd.).

Insofern kommt es ihm hier darauf an, nicht einfach nur – gewissermaßen ‚von oben‘ –
rational kalkulierte Erziehungsideen zu propagieren oder zu dekretieren, sondern derartige
Planungen vorsichtig auf die Auswertung von Erziehungsexperimenten zu stützen. Auch hier
zeigt sich, dass er das Problem, das oben bei Rousseau schon diskutiert wurde, verstanden hat.
Aber auch Kant konnte es nicht lösen. Man kann Pädagogik nicht einfach im Studierzimmer
entwickeln, da sie sich immer am Menschen orientieren und bewähren muss. Insofern ist

14 Oelkers beruft sich auf eine Aussage im Émile („L’institution publique n’existe plus ni ne peut plus exister“;
Rousseau 1969 [1762]: 59 – „Es gibt keine öffentliche Unterweisung mehr und kann sie auch nicht mehr geben“;
ältere Ausgaben lesen „et“ statt „ni“; die Übersetzung folgt der Winkler-Ausgabe von 1979: 14, die richtiger-
weise nicht wörtlich ist) und argumentiert, dass die (napoleonische) Schule die wahre, die tugendhafte Ge-
sellschaft voraussetzt, während die pädagogische Reflexion aufgrund ihrer Fixierung auf die Natur des Men-
schen immer nur Entfremdung konstatieren könne.

165Thomas Reißberg: Weniger Paternalismus wagen



Kants Forderung nach einer Wissenschaft der Pädagogik diejenige nach einer empirischen
Wissenschaft, die ihre Ziele nur in Versuch und Irrtum erreichen (oder eben auch verfehlen)
kann. Doch nicht nur das. Es geht außerdem um Menschen und schädliche Nebenwirkungen
bestimmter pädagogischer Methoden müssen durch die Experimente erkannt und möglichst
vermieden werden.

Über diesen Gedanken erschließt sich auch leicht Kants Methodenlehre zum Abschluss
der Kritik der praktischen Vernunft, verstanden als die Art,

„wie man den Gesetzen der reinen praktischen Vernunft Eingang in das menschliche Gemüt, Einfluß auf die Maximen
desselben verschaffen, d. i. die objektiv-praktische Vernunft auch subjektiv praktisch machen könne“ (Kant 1974
[1803]: 287 [A269]),

denn hier stellt sich dasselbe Problem, allerdings als didaktisch-methodisches und nicht als
institutionelles. Es geht Kant aber keineswegs, wie der Begriff „Methodenlehre“ mögli-
cherweise nahelegt, darum, den Subjekten das Gesetz als Ausdruck der objektiv-praktischen
Vernunft in irgendeiner Weise beizubringen, sie zu erziehen, ihren Eigensinn zu brechen etc.,
es ist auch keine Anleitung für Erzieher:innen, Lehrer:innen etc., dies zu tun, sondern die
didaktisch-methodische Forderung richtet sich zuallererst an das Gesetz selbst. Es muss, wenn
es allein vorgestellt wird, seine Wirkung subjektiv und unmittelbar selbst entfalten. Kants
Beispiel für eine empfehlenswerte Methode macht deutlich, worauf er hinauswill. Einem
zehnjährigen Knaben wird die folgende Geschichte zur Beurteilung vorgelegt: Ein „redlicher
Mann“ soll davon bewegt (und nicht etwa überzeugt) werden, „den Verleumdern einer un-
schuldigen […] Person […] beizutreten“. Zunächst wird ihm eine hohe Belohnung dafür
angeboten und sukzessive wird diese Belohnung in heftige Strafandrohungen verwandelt.
Dieser redliche Mann bleibt aber bei seinem moralischen Urteil, die unschuldige Person nicht
zu verleugnen, auch wenn ihm mit Enterbung oder sogar mit der Todesstrafe gedroht wird. In
dem Knaben wächst nun Stufe um Stufe die Hochachtung vor dem standhaften redlichen
Mann, denn das dahinterstehende Gesetz ist und bleibt klar, sobald er es sich vorstellt und
auch, wenn es ihm vorgestellt wird. Diese Wirkung entfaltet das Gesetz von selbst, so wie es
die Hochachtung vor dem Mann gleichsam auch selbst entfaltet (ebd.: 292 ff. [A277 f.]).
Hiermit ergänzt Kant den kategorischen Imperativ um eine aufklärende und motivations-
stärkende Methode, mit der er den Willen dazu fördern möchte, dass die Menschen ihre
handlungsleitenden Maximen daran messen, ob sie den Forderungen eines allgemeinen Ge-
setzes genügen. Erfüllt das Gesetz selbst nun diese Anforderung, so ist es erstens sinnlos,
zweitens unnötig und drittens sogar gefährlich, es jemandem „durch Umschweife und emp-
fehlende Mittel“ (ebd.: 287 [A270]) nahe zu bringen, die über das bloße Vorstellen hinaus
gehen. Kant hält es für sinnlos und für einen Widerspruch in sich selbst, Moral derart hete-
ronom lehren zu wollen, da das moralische Gesetz selbst schon ein Bestimmungsgrund des
Willens durch die reine Vernunft ist und jede Vorbereitung „vergeblich“ bleibt, wenn das
Subjekt nicht durch das Gesetz selbst bestimmt wird. Insofern ist eine Vermittlung durch
äußerliche, im Grunde nur pseudomoralische Propädeutik unnötig und auch problematisch.
So warnt Kant vor der Gefahr, dass „alle Beimischung der Triebfedern, die von eigener
Glückseligkeit hergenommen werden, ein Hindernis [ist], dem moralischen Gesetze Einfluß
aufs menschliche Herz zu verschaffen“ (ebd.: 293 [A279]). Es muss „der reine moralische
Bewegungsgrund an die Seele gebracht werden“, der „den Menschen seine eigene Würde
fühlen lehrt“ (ebd.: 288 [A271). Ziel ist nicht die Vermittlung von Regeln, sondern die

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 159–187166



Befähigung des Subjekts zur Selbstgesetzgebung durch Einsicht. Es geht daher nicht um
Belehrung, sondern um Reflexion zur Aktivierung der Vernunft.

Zurück zur Institution Schule: Den Realisten Kant erkennt man auch daran, dass er hier
noch nicht das damalige öffentliche Schulwesen insgesamt so fungieren sieht, sondern dass er
einzig und allein – „ohngeachtet der vielen Fehler“ – das Philantropinum in Dessau –welches
„hier gewissermaßen den Anfang machte“ (ebd.: 708 f [A27]) – als beispielhaft und nach-
ahmenswert anführt. Deshalb verwendet er den Plural und bezeichnet den gesellschaftlichen
Zweck „solcher öffentlicher Institute“ im Grundsatz als „die Vervollkommnung der häusli-
chen Erziehung“ (ebd.: 710 [A29]). Er konstatiert, dass die öffentliche Erziehung in der
Schule keine schlechte Idee ist, auch wenn es wegen der Kosten seinerzeit „schwer“ ist, „daß
andere, als bloß reicher Leute Kinder, an solchen Instituten Teil nehmen können“ (ebd.: 710
[A29]).

„Im allgemeinen scheint doch, nicht bloß von seiten der Geschicklichkeit, sondern auch in betreff des Charakters eines
Bürgers,15 die öffentliche Erziehung vorteilhafter, als die häusliche zu sein. Die letztere bringt gar oft nicht nur
Familienfehler hervor, sondern pflanzt dieselben auch fort“ (ebd. [A30f.]).

Kant hatte aber eine umso klarere Vorstellung von dem, was Erziehung leisten soll. Seine vier
Erziehungsziele sind: die Disziplinierung („Bezähmung der Wildheit“), die Kultivierung
(Lesen, Schreiben, Musik), die „Zivilisierung“ (Manieren, Artigkeit, Klugheit) sowie die
„Moralisierung“ („Gesinnung“) (Kant 1977d [1803]: 706 f. [A22 f.]).16 Schon aus diesen
Zielen lässt sich Kants Bild von der Kindheit weitgehend ex negativo rekonstruieren, indem
man diejenigen Erziehungselemente wegnimmt, die in erster Linie das Erfahrungswissen
fördern sollen, das sind: Lesen, Schreiben, Musik sowie in weiten Teilen die Manieren,
Artigkeit und Klugheit in dem Sinne, wie sie Kant versteht. Übrig bleiben dann so gesehen
zwei Aspekte: erstens sind Kinder wild und zweitens verfügen sie zunächst einmal über keine
oder möglicherweise eine falsche Gesinnung – Letzteres finden wir als das Fehlen von Moral
auch bei John Rawls (vgl. Reißberg 2024) – sind aber in Kants Sinne moralisch bildungsfähig.
Verfolgt man allerdings Kants Bild vom Kind an anderer Stelle, so scheint es, dass diese
Wildheit und das Fehlen von Moral nur einer bestimmten Gruppe von Kindern zugeschrieben
werden.

In Der Streit der Fakultäten wagt es Kant bereits 1798, dezidiert einen Zusammenhang
zwischen einem Wandel der Beziehungen zwischen den Staaten und der allgemeinen Fi-
nanzierung von Bildung herzustellen. Indem gesellschaftlich und politisch sukzessive Be-
dingungen wie die Förderung von Bündnissystemen zur Verteidigung geschaffen werden
würden, könnte dauerhafter Frieden wahrscheinlicher17 und damit könnten vielleicht Mittel
für allgemeine Bildung frei werden. Insofern wäre es denkbar, die folgenden Stellen aus dem
Streit der Fakultäten etwas subkutan auch als einen frühen Aufruf zu Rechtsstaatlichkeit und
zu schrittweiser Demokratisierung bzw. zur gesellschaftlichen und politischen Evolution in

15 Man beachte, dass Kant hier den Bürger adressiert und nicht den Menschen oder die Person.
16 Koller (2004: 32) sagt, es sei Kants Argumentation implizit, dass das Ziel von Erziehung unterbestimmt ist.

Begründet wird diese Schlussfolgerung mit Kants Äußerungen bezüglich der Unvollkommenheit der Erziehung,
die aus der Unvollkommenheit der Menschen zwangsläufig resultiere (unter Bezugnahme auf Kant (1977d:
699). Dem wird hier widersprochen und behauptet, dass Kant genau diese vier Ziele benannt hat – was ihn
weniger konstruktivistisch, mehr teleologisch erscheinen lässt –, es aber unterließ, diese Ziele auch Ziele zu
nennen. Genau diese Punkte sind es nämlich, die in Kants Ausführungen den Unterschied zwischen Erwach-
senen und Kindern ausmachen.

17 Kant 1977a [1798a] 473 f. [A226]; siehe dazu nur wenige Jahre vorher seine Schrift Zum ewigen Frieden von
1795/96 (1977e).

167Thomas Reißberg: Weniger Paternalismus wagen



diesem Sinne und damit verbunden zur allgemeinen und wechselseitigen militärischen Ab-
rüstung sowie zur Erhöhung der staatlichen Bildungsinvestitionen zu lesen. Konkret in der
Antwort auf die 10. Frage: „In welcher Ordnung allein kann der Fortschritt zum Besseren
erwartet werden?“, erläutert er zunächst, dass ein Fortschritt „von unten hinauf“ – in dem alle
Jugendlichen zunächst häuslich und dann in Schulen nicht bloß zu guten Staatsbürgern er-
zogen werden, sondern sich „zum Guten“ entwickeln – schon aus dem einfachen Grund nicht
zu erwarten ist, dass „das Volk“ die dafür aufzubringenden Kosten nicht tragen kann, ebenso
wenig aber „der Staat“, „weil er alles zum Kriege braucht“ (1977b [1798b]: 366 [A158 f.]):

„… das ganze Maschinenwesen18 dieser Bildung hat keinen Zusammenhang, wenn es nicht nach einem überlegten
Plane der obersten Staatsmacht, und nach dieser ihrer Absicht entworfen, ins Spiel gesetzt, und darin auch immer
gleichförmig erhalten wird; wozu wohl gehören möchte, daß der Staat sich von Zeit zu Zeit auch selbst reformiere,
und, statt Revolution, Evolution versuchend, zum Besseren beständig fortschreite. Da es aber doch auch Menschen
sind, welche diese Erziehung bewirken sollen, mithin solche, die dazu selbst haben gezogen werden müssen: so ist, bei
dieser Gebrechlichkeit der menschlichen Natur, unter der Zufälligkeit der Umstände, die einen solchen Effekt be-
günstigen, die Hoffnung ihres Fortschreitens nur in einer Weisheit von oben herab (welche, wenn sie uns unsichtbar
ist, Vorsehung heißt) als positiver Bedingung, für das aber, was hierin von Menschen erwartet und gefordert werden
kann, bloß negative Weisheit zur Beförderung dieses Zwecks zu erwarten, nämlich daß sie das größte Hindernis des
Moralischen, nämlich den Krieg, der diesen immer zurückgängig macht, erstlich nach und nach menschlicher, darauf
seltener, endlich, als Angriffskrieg, ganz schwinden zu lassen sich genötigt sehen werden, um eine Verfassung
einzuschlagen, die, ihrer Natur nach, ohne sich zu schwächen, auf echte Rechtsprinzipien gegründet, beharrlich zum
Bessern fortschreiten kann“ (Kant 1977b [1798b]: 366f. [A159f.]).

Die Kosten der Erziehung sind immer wieder Thema bei Kant, denn auch ihm war klar, dass
man schon mit deutlich weniger ambitionierten Betreuungsrelationen als Rousseau (Meister-
Schüler-Prinzip über einen Zeitraum von nahezu 25 Jahren) sehr viel Arbeitskraft aufwenden
und bezahlen müsste, um auch nur deutlich bescheidener angesetzte Erziehungsziele zu er-
reichen. Bemerkenswert sind in diesem Zusammenhang seine Ansichten darüber, welche
soziale Schicht eine Erziehung besonders nötig hätte:

„Ohne jene Behandlung sind Kinder, besonders reicher Eltern, und Fürstensöhne, so wie die Einwohner von Otaheite,
das ganze Leben hindurch, Kinder“ (Kant 1977d [1803]: 712 [A33f.]).

Kinder, insbesondere reiche Kinder, werden mit den „Einwohnern von Otaheite19“ gleich-
gesetzt und bleiben Kinder, wenn sie nicht „behandelt“, mithin erzogen werden. Diese Be-
wertung – die aus heutiger Sicht viele, insofern retrospektiv, als in einem Randaspekt als nicht
weniger denn rassistisch (siehe hierzu weiter unten), wahlweise auch als adultistisch be-
zeichnen würden – zeigt in der Hauptsache, dass Kant vor allem diejenigen für erziehungs-
bedürftig hält, die durch Reichtum und/oder Macht degeneriert wurden. Auch hier beruft sich
Kant auf Rousseau:

„Rousseau sagt: ‚Ihr werdet niemals einen tüchtigenMann bilden, wenn ihr nicht vorher einen Gassenjungen habt!‘ Es
kann eher aus einem muntern Knaben ein guter Mann werden, als aus einem naseweisen, klug tuenden Burschen“
(Kant 1977d [1803]: 728 [A70]).

Hieraus ergibt sich ein bemerkenswert ambivalentes Bild vom Kind. Auf der einen Seite
haben wir den „muntern Knaben“, aus dem gewissermaßen von selbst – resultierend aus den

18 In der bereits erwähnten „Methodenlehre der reinen praktischen Vernunft“ verwendet Kant ebenfalls die Ma-
schinenmetapher für die Rechtseinhaltung gewährleisten sollende Funktion des Staates und spricht vom „Ma-
schinenwesen ihrer Polizei, die sich bloß nach dem richtete, was man tut, ohne sich um die Bewegungsgründe,
warum man es tut, zu bekümmern“ (Kant 1974 [1803]: 288 [A271]).

19 Otaheite ist der früher gebräuchliche Name für Tahiti im heutigen Französisch-Polynesien.

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 159–187168



ihn umgebenden gesellschaftlichen Verhältnissen – ein „guter Mann“20 wird. Auf der anderen
Seite haben wir den „naseweisen, klug tuenden Burschen“, für den ein erheblicher Aufwand
betrieben werden muss, um ihn gesellschaftsfähig zu machen. Bemerkenswert ist dabei nicht
nur die Ambivalenz, sondern auch der Gegensatz zur heutigen Sichtweise, die weniger das
antisoziale Verhalten problematisiert als vielmehr die soziale Herkunft eines Kindes.
Schlimmer noch: Das herrschende Narrativ scheint zu sein, dass antisoziales Verhalten mit der
„schwierigen“ sozialen Herkunft eines Kindes assoziiert, sogar ursächlich erklärt wird. Man
mag an Kant kritisieren, dass er jedenfalls partiell in rassistische, sexistische, adultistische und
möglicherweise weitere heute verpönte Diskurse verstrickt wäre, aber mindestens in dieser
Frage kann man nicht leugnen, dass er weiter gedacht hat als so manche unserer Zeitgenoss:
innen.21

Am Rande sei noch erwähnt, dass der Eindruck bleibt, Kant gäbe sich an der Stelle
zufrieden damit, dass insbesondere die Kinder der Reichen Erziehung nötig haben und sich
auch nur die Reichen diese notwendige Erziehung leisten können. Immer wieder erwähnt er
die laufenden Kosten. Unklar ist allerdings, zumindest im Kontext vonÜber Pädagogik, ob es
sich dabei um das Akzeptieren des Faktischen handelt oder ob sich Kant nicht doch eher eine
breitere Volksbildung gewünscht hat. Die hier vorgetragenen Argumente sprechen aber
deutlich für Letzteres.

Kants Phasenheuristik ist bei alldem an Schlichtheit kaum zu überbieten und findet sich
gleich im ersten Absatz der Einleitung zu Über Pädagogik:

„Der Mensch ist das einzige Geschöpf, das erzogen werden muss. Unter der Erziehung nämlich verstehen wir die
Wartung (Verpflegung, Unterhaltung), Disziplin (Zucht) und Unterweisung nebst der Bildung. Dem zufolge ist der
Mensch Säugling, – Zögling, – und Lehrling“ (Kant 1977d [1803]: 697 [A1]).

Leider macht Kant keinerlei Altersangaben, wann er die Grenze zwischen den Phasen ziehen
würde, möglicherweise sollen sie auch gar keine Abfolge darstellen, denn der Mensch bleibt
Säugling in dem Sinne, dass er weiterhin ‚gepflegt‘ und ‚unterhalten‘ werden muss22, aber wir
behelfen uns damit, dass wir die Grenzen ungefähr bei anderthalb (Ende Säugling, Beginn
Zögling), zehn (Beginn Lehrling) und sechzehn Jahren (Ende der Erziehung, siehe oben)
ansetzen. Später wird noch eine weitere Altersgrenze Kants eine wesentliche Rolle spielen,
die aber noch nicht in den Kanon der Erziehung gehört, nämlich der Beginn der Eltern-
pflichten. Diesen sieht Kant – und das deutsche Recht bis heute – mit der Zeugung gegeben,
nachzulesen ist das im § 28 der Metaphysik der Sitten, der mit dem nachfolgenden Paragra-
phen unter der Überschrift „Das Elternrecht“ steht (Kant 1977a [1798a]: 393 f. [A 112–114]).

Es entsteht und bleibt der Eindruck, dass Kants Bild vom Kind nicht nur ambivalent ist,
sondern gänzlich unklar. Jedenfalls lässt sich keine erkennbare Grenze erkennen, mittels derer
Kant eindeutig das Kind vom Erwachsenen, vom Volljährigen etc. unterscheidet. Für ihn

20 Es wurde bereits in der Einleitung erwähnt, soll hier aber noch einmal betont werden: In der Tat ist hier zwar nur
von Mann, Knabe und Bursche die Rede, nicht von Frau, Mädchen, Mädel. Wir dürfen insgesamt auch an-
nehmen, dass sich die Bezeichnung „Kind“ inÜber Pädagogik ebenso wenig auf Letztere bezieht. Allerdings ist
die Frau systematisch gesehen ebenso Person wie der Mann – siehe dazu Kant etwa unter anderem über den
Vollzug der Ehe in der Rechtslehre derMetaphysik der Sitten §§ 24ff. (Kant 1977a [1798a]: 389 ff. [A 106ff.]).

21 Zur Diskussion um Kants angeblichen Rassismus vgl. Brunkhorst (2021).
22 Da dies vom Thema wegführt, hier nur der Hinweis, dass in Deutschland bis heute unklar – und daher politisch

umkämpft – ist, ob die Ernährung der Kinder Teil der Bildung in der Schule ist. Während diese Frage in vielen
Staaten der Erde ganz selbstverständlich mit „Ja“ beantwortet wird, gibt es in Deutschland weiterhin Gymnasien
(und andere Schulen), die noch im Jahr 2025 erstmalig eine Mensa einrichten. Die Zuständigkeit für Ernährung
ist an die Eltern delegiert.

169Thomas Reißberg: Weniger Paternalismus wagen



scheint der Begriff als universale Bezeichnung für eine bestimmte Lebens- und Entwick-
lungsphase keine große Bedeutung zu haben. Vielmehr ist der Begriff des Kindes – ebenso
wie der des Einwohners von Otaheite – ein Synonym für den wilden, (noch) nicht aufgeklärten
Menschen, für den Menschen, der es (noch) nicht gelernt hat, seine Vernunft zu gebrauchen.
Das scheint für Kant allerdings wenig mit dem Alter eines Menschen zu tun zu haben.23 Er
verortet den Zeitpunkt des vollständigen Gebrauchs der menschlichen Vernunft an drei ver-
schiedenen Altersklassen, die allesamt mit unserem Begriff von Kindheit nichts zu tun haben:

„Das Zeitalter der Gelangung des Menschen zum vollständigen Gebrauch seiner Vernunft kann in Ansehung seiner
Geschicklichkeit (Kunstvermögens zu beliebiger Absicht) etwa ins zwanzigste, das in Ansehung der Klugheit (andere
Menschen zu seinen Absichten zu brauchen) ins vierzigste, endlich das der Weisheit etwa im sechzigsten anberaumt
werden“ (Kant 1977c [1798/1800]: 511 [B/A122]; s. Willaschek 2023: 79).

Aber es drängt sich der Verdacht auf, dass Kant auch noch im hohen Alter der Meinung war,
dass er bereits als ‚Zögling‘ mehr Vernunft besaß als die Lehrer, die ihn am Fridericianum
unterrichteten. Dennoch – vielleicht auch gerade deswegen – hoffte er darauf, dass gute
Erziehung der Schlüssel zum Fortschritt der Menschheit ist. Über seinen Kindheitsbegriff
kann man zusammenfassend sagen, dass er habituell-normativ ist, denn für ihn ist ein Kind
derjenige Mensch, der nicht erzogen worden ist, völlig unabhängig von seinem Alter. Am
Verhalten des Menschen kann man ihn erkennen. Insofern ist auch seine Charakterisierung der
‚Einwohner von Otaheite‘ nicht im engeren Sinne rassistisch, sondern ebenfalls habituell-
normativ. Beides meint Personen, die alle Anlagen zum Vernunftgebrauch in sich tragen,
diese aber (noch) nicht entwickelt haben.

Implizit führt uns Kant damit zu einer Frage, die auch das deutsche Rechtssystem nicht
befriedigend beantworten kann: Was, wenn ein vernunftbegabter junger Mensch auf in-
kompetente Erwachsene trifft, die erwarteten Rollen umgekehrt werden, wenn der junge
Immanuel Kant beispielsweise auf einen sadistischen Lehrer im Fridericianum trifft? Was,
wenn der junge Carl Friedrich Gauß (1777–1855) – wie im Film Die Vermessung der Welt
(Buck 2012) – seinem Lehrer die soeben selbst entdeckte Summenformel erläutert und danach
von ihm dafür ‚gezüchtigt‘ wird? Selbst wenn man die beiden Genies durch normalbegabte
Durchschnittskinder ersetzt, bleibt die Frage, wie das Rechtssystem mit der Inkompetenz
Erwachsener umgeht, bei denen ja eine nachgeholte Erziehung wenig erfolgversprechend
erscheint. Auch wenn es in beiden Beispielen um Lehrer geht, ist die Frage nicht auf das
Erziehungs- und Bildungssystem beschränkt, sondern betrifft neben den Eltern auch alle
Gruppen, die mit Kindern zu tun haben, egal ob dies beruflich geschieht oder ehrenamtlich
oder privat.

Noch dringender wird die Frage, wenn man die Möglichkeit in Betracht zieht, dass auf
beiden Seiten, sowohl auf der privaten (Eltern) als auch auf der staatlichen (Lehrer:innen,
Sachbearbeiter:innen im Jugendamt, Polizist:innen etc.), dem Kind inkompetente Erwachsene
gegenübertreten, die sogar seine Sozialisation wesentlich bestimmen und prägen. Die dra-
matischsten und zum Teil öffentlich gewordenen Formen dieser Möglichkeit werden in der
sozialpädagogischen und interdisziplinären Debatte unter dem Begriff der Problematischen
Kinderschutzverläufe diskutiert (z.B. Fegert et al. 2010). Einen der traurigen Höhepunkte

23 Wenn man dem Historiker Philippe Ariès (2021) folgt, so hat es bis ins 19. Jahrhundert gedauert, bis sich die
‚Erfindung‘ der Kindheit als eines eigenständigen Lebensabschnitts in allen gesellschaftlichen Schichten
durchgesetzt hatte. Dies mag einen Teil der für uns Heutigen eher kreativen Kantischen Begriffsverwendung
erklären.

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 159–187170



solchen multiplen Erwachsenenversagens stellt der Missbrauchskomplex Lügde dar24, in
dessen Zusammenhang auch kritisch die Frage gestellt wurde, ob der Kinderschutz bei der
Jugendhilfe überhaupt richtig verortet ist (vgl. Klatetzki 2024).

2.2. Piaget: Operationalität, Assimilation und Akkomodation

Jean Piaget (1896–1980) gilt als einer der Begründer der Entwicklungspsychologie, seine
Schriften sind auch heute noch Basisliteratur, beispielsweise bei der Ausbildung von Erzie-
herinnen und Erziehern.

Piaget, erster Präsident der schweizerischen UNESCO-Kommission (1949–1952), gehört
neben Kohlberg zu den beiden hier betrachteten Autoren, die empirisch mit Kindern gear-
beitet haben und eine Brücke bauen zwischen Kant und Rawls. Beide sollen hier nur in diesem
Kontext betrachtet werden. Piaget leitete aus dem (Antwort-) Verhalten von Kindern Stadien
der kognitiven Entwicklung ab, die er theoretisch zu begründen versuchte25. Zentral ist bei
dieser Stadieneinteilung der Begriff der Operationalität, verstanden als die Fähigkeit, logische
Probleme zu lösen. Die beiden ersten Phasen – sensomotorische (Geburt bis 2 Jahre) und
präoperationale (bis 7 Jahre) – befinden sich demnach noch jenseits der Operationalität, die
beiden folgenden – konkret-operational (bis 12 Jahre) und formal-operational (ab 12 Jahre) –
diesseits der Fähigkeit, von konkreten, greifbaren Objekten zu abstrahieren und Regeln zu
erkennen, zu hinterfragen oder gar aufzustellen.

Was Piaget so besonders und insbesondere sein Werk Das moralische Urteil des Kindes
(Piaget 2019) weiterhin lesenswert für alle macht, die privat, beruflich oder auch nur theo-
retisch mit Kindern arbeiten, ist die Herangehensweise, die zugewandte Art, den Kindern
zuzuhören, ihre eigene Logik und damit auch ihre eigene Sprache zu verstehen. Dies scheint
auch ein wesentlicher Schlüssel zum Erfolg bei der übergreifenden Fragestellung zu sein, der
Interessenvermittlung von Kindern. Piaget fragte nicht danach, was Kinder noch nicht kön-
nen, er verfolgte keinen defizitären Ansatz, sondern erforschte ihr Regelverständnis bezogen
auf eine Aktivität, die ohne Erwachsene durchgeführt wird, nämlich das Murmelspiel: Wel-
ches sind die Regeln? Warum sind die Regeln so wie sie sind? Spielen alle nach den gleichen
Regeln? Woher kommen diese Regeln? Darf man diese Regeln verändern? Wer darf die
Regeln verändern? Piaget übersetzte nicht die Anforderungen der Gesellschaft an die Kinder
in einen Kanon an Inhalten und Anforderungen, sondern übersetzte umgekehrt ihr Regel-
verständnis in eine Sprache, die möglicherweise von Erwachsenen besser verstanden wird.
Piaget ermahnte seine Mitarbeiter:innen immer wieder, die Kinder nicht mit Fragen in eine
bestimmte Richtung zu lenken, sondern ihre Motivation idealerweise aus dem freien Erzählen
abzuleiten.

24 Der Missbrauchskomplex Lügde umfasst eine unbekannte Menge sexueller Missbräuche an Kindern auf einem
Campingplatz im Kreis Lippe über einen Zeitraum von ca. zwei Jahrzehnten! Öffentliche Empörung lösten
mehrere Aspekte aus, u. a. der Umstand, dass einer der verurteilten Täter unter Mithilfe des Jugendamts ein
Pflegekind hatte – eines der am stärksten betroffenen Opfer – und dass ein ganzer Koffer mit sichergestellten
Datenträgern aus einer Polizeidienststelle verschwand. Infolge des Komplexes richtete der Landtag NRWeinen
Untersuchungsausschuss ein, der seit nunmehr sechs Jahren versucht, alle Hintergründe und Versäumnisse
aufzuklären. Auf den Seiten des Landtags findet sich ein 4.000-seitiger Zwischenbericht (Landtag NRW 2022).
Das ZDF drehte darüber eine vierteilige Dokumentation (ZDF 2022).

25 Umgekehrt mag man auch davon ausgehen, dass Piaget seine empirischen Untersuchungen theoriegeleitet
durchführte. Im Ergebnis spielt das an dieser Stelle aber keine Rolle, da es hier nur um die Herangehensweise an
das Thema Kinder sowie um die Phasenheuristik geht.

171Thomas Reißberg: Weniger Paternalismus wagen



Diese Lesart Piagets legt es nahe, sein Verdienst weniger in der Phaseneinteilung entlang
der Fähigkeit zu logischem Denken zu sehen – abgesehen davon, dass diese Einteilung mit
sehr plausiblen Argumenten angezweifelt wird (vgl. Matthews 2023) – sondern darin, Kinder
als denkende und handelnde Subjekte zu betrachten und zu behandeln. Was Piaget verstanden
hat ist, dass Kinder sich von Erwachsenen dadurch unterscheiden, dass sie zwar erstens über
weniger Erfahrungswissen, aber zweitens über anderes Erfahrungswissen verfügen, aus dem
dann wiederum ein eigener Horizont mit eigenen Begriffswelten entsteht. Insofern scheinen
seine Erkenntnisse nur bedingt geeignet, um junge Kinder pauschal als überfordert anzusehen,
wenn es um Beteiligungsformate geht.

Und hier kommen die beiden entscheidenden Begriffe ins Spiel, die erkennen lassen, dass
Piaget naturwissenschaftlich-biologische Ansätze nutzt. Die Begriffe Assimilation und Ak-
komodation beschreiben die Anpassungsleistung eines Organismus an seine Umwelt. Im Fall
der Assimilation wird Neues einer bereits vorhandenen mentalen Struktur eingefügt (vgl.
Piaget 2019: 175, 196), im Fall der Akkomodation wird die mentale Struktur dem Neuen
angepasst (vgl. ebd.: 45–46, 196). So entstehen je individuelle Schemata, die sich aus dem
unterschiedlichen Erfahrungswissen und den unterschiedlichen Anpassungsstrategien erge-
ben. Nun sind sowohl die Erfahrungen als auch die Erfolgsaussichten unterschiedlicher
Anpassungsleistungen gesellschaftlich vermittelt, was dazu führt, dass sich die Individuen
nicht in anarchischer Weise in irgendeine Richtung entwickeln, sondern gewisse (beobacht-
bare) Gleichförmigkeiten aufweisen, auch und insbesondere innerhalb von engen Alters-
gruppen, innerhalb einer begrenzten Region. Sie sind aber eben nicht gleich, und insbesondere
scheint es wenig plausibel, Kinder hinsichtlich angeblich zu minimierender Defizite suk-
zessive den Erwachsenen anzupassen. Ganz im Gegenteil sollten ihre eigenen Anpassungs-
leistungen frühzeitig gewürdigt und berücksichtigt werden. Vereinfacht ausgedrückt: Nicht
das ‚Noch-Nicht-Verstehen‘ der Kinder ist problematisch, sondern das ‚Nicht-Verstehen-
Wollen‘ (oder ‚-Können‘) der vermeintlich Erwachsenen.

2.3. Kohlberg: Konventionen und Empirie

Lawrence Kohlberg (1927–1987), amerikanischer Psychologe und Pädagoge mit bewegter
Biografie in der Kriegs- und Nachkriegszeit26, gilt als Begründer der Moralpsychologie. Die
Parallelen zu Piaget sind offensichtlich, zumal sich Kohlberg auch bewusst in der Tradition
Piagets verstand. Was Piaget als Operationalität bezeichnet, entspricht bei Kohlberg der
Konvention; was Piaget als Logik versteht, findet bei Kohlberg seine Entsprechung in der
Moral. Auch Kohlberg arbeitete empirisch, baute aber nicht wie Piaget darauf, dass seine
Proband:innen möglichst frei erzählen, sondern konfrontierte sie mit einer ganzen Reihe
moralischer Dilemmata27 und nahm die Einordnung anhand der Reaktionen darauf vor.

Der Begriff der Konvention spielt die zentrale Rolle in Kohlbergs Theorie der Moral-
entwicklung. Er unterteilt die Entwicklung moralischer Urteilsfähigkeit in drei Hauptstadien,
die jeweils in zwei Substufen differenziert sind. Im präkonventionellen Stadium (etwa von der
Geburt bis zum achten Lebensjahr) orientieren sich Kinder zunächst an der Vermeidung von
Bestrafung und an autoritärem Gehorsam (Stufe 1). In der folgenden Stufe 2 entwickeln sie
eine instrumentell-relativistische Moralauffassung, bei der Handlungen nach dem Prinzip der

26 Vgl. seinen Eintrag in der Encyclopaedia Britannica (Sanders 2025).
27 Die Ähnlichkeit zu Kants Methodenlehre ist offensichtlich.

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 159–187172



Gegenseitigkeit („Wie du mir, so ich dir“) bewertet werden. Das konventionelle Stadi-
um (etwa bis zum späten Jugendalter) ist durch die zunehmende Orientierung an sozialen
Erwartungen geprägt. In Stufe 3 steht das Streben nach Anerkennung durch Bezugspersonen
im Vordergrund („guter Junge“/„gutes Mädchen“), während in Stufe 4 die Einhaltung ge-
sellschaftlicher Regeln und die Aufrechterhaltung von Ordnung und Autorität dominieren.
Das abschließende postkonventionelle Stadium, das laut Kohlberg nicht von allen Erwach-
senen erreicht wird, umfasst in Stufe 5 eine Orientierung am sozialen Vertrag und an indi-
viduellen Rechten. In Stufe 6 erfolgt die moralische Urteilsbildung auf der Grundlage uni-
verseller ethischer Prinzipien, wie etwa Gerechtigkeit oder Menschenwürde. Der entschei-
dende Entwicklungsschritt liegt bei Kohlberg im Übergang von der heteronomen zur
autonomen Moral, der etwa im Alter von acht Jahren erfolgt – also beim Wechsel vom
präkonventionellen zum konventionellen Stadium. Ab diesem Punkt beginnen Kinder, mo-
ralische Urteile nicht mehr ausschließlich an externen Autoritäten zu orientieren, sondern
entwickeln im Austausch mit Gleichaltrigen eigeneMaßstäbe für richtiges Handeln (Kohlberg
1996: 123–174; vgl. Nunner-Winkler 2019: 167).

Zur Phasenheuristik Kohlbergs ist damit eigentlich alles gesagt. Es sollte aber noch
zweierlei hinzugefügt werden. Erstens sind die Stadien Kohlbergs vielfach überprüft und im
Wesentlichen bestätigt worden (Kohlberg 1996: 123–174; vgl. Nunner-Winkler 2019: 168).
Dies unterscheidet Kohlberg sehr von anderen Autor:innen. Er hat aber nicht nur empirisch
gearbeitet, sondern bietet mit seinen Arbeitsergebnissen weiterhin eine wichtige Grundlage
für verschiedene Zweige der Moralpsychologie28 und auch der Philosophie (neben dem oben
angeführten John Rawls beispielsweise auch Jürgen Habermas 1992: 564 f., 586). Zweitens
hat sich Kohlberg – und das verbindet ihn mit den anderen – weit über dieses forschende
Sammeln von Wissen hinaus auch für die gesellschaftlichen Fortschritte, die diese For-
schungen hervorrufen könnten, interessiert. Er war nicht nur ein Kenner der Schriften von
John Rawls, sondern – möglicherweise inspiriert durch seine Kibbuz-Erfahrungen (vgl.
Reimer 2025; Snarey/Reimer/Kohlberg 1985) – auch umsetzungsorientiert. Bekannt gewor-
den sind seine pädagogischen Ideen unter dem Begriff der ‚Just Community‘, einem Konzept,
in dem eine spezielle Form der philosophisch orientierten Demokratiepädagogik umgesetzt
wurde. Der besondere Clou des Konzepts besteht aus einigen leicht verstehbaren Regeln, zu
denen gehört, dass alle (also Lehrer:innen und Schüler:innen) das gleiche Stimmrecht haben
und jede:r für die Vor- und Nachbereitung von Versammlungen verantwortlich zeichnen kann.
In diesen Versammlungen geht es sowohl um die Besprechung philosophischer Fragen (zum
Teil unter Verwendung der oben erwähnten Dilemmata) als auch um Fragen der Organisation
der Gemeinschaft. Das Konzept wurde sogar in Justizvollzugsanstalten angewendet, wo aber
(naheliegenderweise) die basisdemokratische Idee an die objektiv hierarchischen Grenzen des
Systems stießen (vgl. beispielhaft Kohlberg 1986, 1996).

2.4. Zurück zu Rawls

Rawls (1921–2002), auf dessen Kindheitsbild und die Phasen seiner Moralpsychologie bereits
an anderer Stelle ausführlich eingegangen wurde (Reißberg 2024: 150–156), bezieht sich auf

28 Für den deutschsprachigen Raum sind dies vor allem die Herausgeber des zitierten Bandes Die Psychologie der
Moralentwicklung (Kohlberg 1996) Wolfgang Edelstein, Gil Noam und Fritz Oser (vgl. ebd. sowie Edelstein/
Oser/Schuster 2001 und Noam/Edelstein/Nunner-Winkler 1993). Zur feministischen Kritik an Kohlberg s.
insbesondere Gilligan (1992).

173Thomas Reißberg: Weniger Paternalismus wagen



alle hier genannten Autoren. Von Rousseau übernimmt er die Idee der kindlichen „Gegen-
liebe“, die bei Rawls etwas mechanistisch aus der elterlichen Liebe entsteht (vgl. ebd.: 151 f.).
Von Kant übernimmt er – mehr oder weniger explizit – die Universalität der Menschenrechte
und die Annahme, dass Kinder von Geburt an über gar keine Moralität verfügen. Bei
Kohlberg macht er die meisten Anleihen. Seine erste Phase „Gegenliebe“ weist neben
Rousseau sehr starke Parallelen zu Kohlbergs präkonventionellem Stadium auf, seine zweite
Phase – das Kind entwickelt Freundschafts- und Vertrauensbeziehungen – zum konventio-
nellen Stadium. Beide Stadien Kohlbergs haben starke Entsprechungen zu den ersten vier
Phasen Piagets. Kohlberg steht wiederum Pate für Rawls beim „Vertrauen in gerechte Insti-
tutionen“ (Stufe 4 des konventionellen Stadiums) – und schließlich liefert Kohlberg auch die
Begründung für die Setzung der Volljährigkeit bei Rawls, denn irgendwann im Alter zwischen
17 und 20 Jahren soll sich der Wechsel zum postkonventionellen Stadium vollziehen. Was
Rawls nicht explizit erwähnt: Viele Erwachsene erreichen dieses Stadium nicht.

Als Zwischenfazit lassen sich verschiedene Probleme festhalten. Das Grundlegendste
scheint zu sein, dass man sich entscheiden muss, ob man bestimmte Grenzen eher anhand des
Alters oder eher anhand der Kompetenzen einer Person festlegen sollte. Möglicherweise wäre
eine Kombination aus beiden oder eine andere Kategorie der richtige Weg. Wird dieses nicht
gelöst, so taucht das bei der Kant-Lektüre aufgeworfene Problem auf: Erwachsene, die Kinder
sind und möglicherweise Kinder, die Erwachsene sind. Schließlich kommen wir auf ein
Problem, das in diesem Kontext schon eher nachrangig wirkt, nämlich die Frage, ob die
Schwelle zur Volljährigkeit beim Vollenden des siebzehnten Lebensjahrs richtig erscheint.
Aus Kants Sicht spräche nichts dagegen, die Schwelle auf sechzehn zu senken, bei Piaget
ändert sich nach 12 Jahren nicht mehr viel, lediglich Kohlberg und Rawls liefern –wenngleich
schwache29 – Argumente für die Zahl 18.

Wie sieht dies nun im deutschen Recht aus? Lassen sich dort Parallelen zu den hier
beschriebenen Phasenheuristiken finden?

3. Muster und Parallelen im deutschen Recht

Im deutschen Recht sind viele Altersgrenzen zu finden30, die hier nicht abschließend, aber
doch mehr als nur exemplarisch betrachtet werden sollen. Dabei fällt zunächst einmal auf,
dass diese Grenzen in den verschiedenen Rechtsgebieten sehr unterschiedlich strukturiert
sind.

Wenn wir auf der einen Seite die Verfassung (GG) und das Bürgerliche Gesetzbuch
(BGB) betrachten, stellen wir fest, dass wir hier vor allem Altersgrenzen finden, die sich mit
Kant und Rawls begründen lassen. Die erste Grenze ist die alles Entscheidende für die
Chancen für Kinder, nämlich die Erbfähigkeit. Die beginnt, was auch in der juristischen
Literatur als Begründung herangezogen wird, in Analogie zu Kant mit der Befruchtung. Eine
vertiefte Auseinandersetzung mit dieser Frage wäre mindestens eine eigene Publikation wert.

29 Rawls argumentiert in dieser Hinsicht insofern schwach, weil er weitgehend tautologisch nur die ( juristische)
Volljährigkeit ins Feld führt und sich ansonsten auf Kohlberg beruft. Dieser wiederum hat zwar eine seiner
Altersgrenzen bei 18 angesetzt, beschreibt sie aber nicht so, dass sich daraus eine inhaltliche Orientierung für das
Wahlrecht ergeben würde.

30 Für eine Übersicht vgl. Goldberg (2023).

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 159–187174



Hier sei nur erwähnt, dass für dieses Recht, das gleichermaßen einen ganzen Kanon an
Pflichten mit sich bringt, keinerlei motorische, geistige und schon gar nicht moralische
Kenntnisse und Fertigkeiten verlangt werden. Dann folgt mit der Geburt die Rechtsfähigkeit
gemäß BGB, was wiederum im Einklang mit Rawls und Kant steht. Im Alter von sieben
Jahren beginnen dann die beschränkte Geschäftsfähigkeit (sogenannte „Taschengeldge-
schäfte“) und die beschränkte Deliktsfähigkeit. Beides ließe sich mit den entsprechenden
Entwicklungsstufen bei Piaget und Kohlberg begründen. Auch Rawls lässt sich hier anführen,
da dieses Alter ungefähr dem entspricht, was er als „Freundschafts- und Vertrauensbezie-
hungen“ bezeichnet im Übergang zu „Vertrauen in gerechte Institutionen“ (Rawls 1979
[1971]: 532–539, vgl. Reißberg 2024: 152).

Mit 16 Jahren folgt im BGB die Testierfähigkeit sowie das Recht auf Einsicht in das
Geburtsregister ( jeweils ohne Zutun der Personensorgeberechtigten), was mit Kants Ende der
Erziehung übereinstimmt. Schließlich folgen die volle Geschäfts- und Deliktsfähigkeit sowie
das Wahlrecht mit dem Erreichen der Volljährigkeit. Hier sind wir wieder bei Rawls, der sich
mit der wichtigen Einschränkung von oben auf Kohlberg berufen konnte.

Ein philosophisches Kontrastprogramm hierzu liefern die Sozialgesetzbücher, bei denen
man den Eindruck gewinnen könnte, Rousseau selbst hätte daran mitgewirkt. Doch beginnen
wir mit der ersten Altersgrenze, die von Eltern häufig fehlerhaft wiedergegeben wird: Mit der
Vollendung des ersten Lebensjahres hat das Kind – nicht etwa die Eltern – den Anspruch auf
einen Krippenplatz. Dies ließe sich mit den entsprechenden Entwicklungsphasen bei Piaget
und Kohlberg begründen. Es folgt der Rechtsanspruch auf einen Kita-Platz mit drei Jahren
(„der Knabe“ bei Rousseau), die Handlungsfähigkeit im Sozialrecht nach Sozialgesetzbuch
(SGB) I mit 15 Jahren („die Reifezeit“ nach Rousseau), das Ende der Hilfen für Volljährige
gemäß § 44 SGB VIII mit 21 Jahren (Erziehung ist nicht mehr sinnvoll, so Rousseau) und
schließlich das Ende der Phase „Junger Mensch“ gemäß § 7 SGB VIII im Alter von 27 Jahren
(das ist gemäß Rousseau die Heirats- und Vertragsreife). Dazwischen kommt auch im Sozi-
alrecht die Volljährigkeit, die aber bereits eingeordnet wurde.

Nur der Vollständigkeit halber seien hier noch zwei weitere wesentliche Altersgrenzen
genannt: Die Schulpflicht als etwas eigenwillige Form der Umsetzung des Rechts auf Bildung
mit sechs Jahren sowie die sogenannte Religionsmündigkeit mit fünfzehn Jahren. Beide
Rechtskonstrukte haben jeweils sehr unterschiedliche historische Begründungskontexte.
Letztere dürfte dem wohlwollenden Paternalismus bei Rawls widersprechen.31

Gemeinsam ist den philosophischen und psychologischen Überlegungen auf der einen
Seite und dem deutschen Recht auf der anderen Seite, dass Kindern eine Entwicklung zu-
gestanden wird, die mit der sukzessiven Übernahme von Verantwortung auch zu einer suk-
zessiven Mündigkeit führt.

In der Beschreibung der Rechtsverhältnisse zwischen Kind, den Personensorgeberech-
tigten (hier der Einfachheit halber als Eltern bezeichnet) und Staat wird in der juristischen
Literatur von einem sogenannten Dreiecksverhältnis gesprochen. Dies wird beispielsweise
verdeutlicht anhand des Wächteramts des Staates beim Kinderschutz: Pflege und Erziehung
sind gemäß Artikel 6 GG das natürliche Recht der Eltern und die ihnen zuvörderst obliegende

31 Dies ergibt sich implizit aus der Anlage des Rawlsschen Modells: Religionen gehören bei Rawls zu den
„umfassenden“ Lehren (Rawls 2003 [1993]: 242), die sozusagen vor dem Vertrag stehen und zum Teil des
„übergreifenden Konsenses“ werden (vgl. Schmidt/Roseneck 2023: 371). Sie werden daher unhinterfragt von
den Volljährigen für die Minderjährigen eingebracht. Obendrein hat die Religionsmündigkeit nach deutschem
Verständnis keine Entsprechung in den USA.

175Thomas Reißberg: Weniger Paternalismus wagen



Pflicht (siehe unten), die staatliche Gemeinschaft „wacht“ über diese Betätigung. Im Falle
eines Scheiterns der Eltern tritt also mehr oder weniger der Staat an ihre Stelle, jedenfalls ist er
verfassungsmäßig dazu befugt. Ein anderes Beispiel ist die Schulpflicht: Hier endet das Recht
der Eltern vereinfacht gesagt an den Schultoren, denn für Bildung ist der Staat (in Form der
Bundesländer) zuständig. Für beide Beispiele existiert zwar eine sehr breite Grauzone, die mit
verschiedenen Varianten einer gemeinsamen Erziehungsverantwortung umschrieben werden
kann, aber bei den Fällen, die vor Gericht landen, lautet die Kernfrage: Wer entscheidet über
das Kind?

Aus der Sicht der Kinder stellt sich diese Kernfrage so dar, dass sie sich keineswegs in
einem Dreiecksverhältnis befinden, sondern am Ende einer paternalistischen Linie, deren
anderes Ende in jeweils unterschiedlicher Taktung alterniert. Zum Dreiecksverhältnis wird es
– wohlgemerkt aus Kindersicht! – erst dann, wenn das Kind eigene Rechte hat und seine
Interessen auch gegen das andere Ende – also Eltern und/oder Staat durchsetzen oder zu-
mindest wirksam einbringen kann.

Hierzu heißt es im Münchener Kommentar zum BGB zwar: „Aus der Tatsache, dass den
Eltern nach allgM32 Pflichten gegenüber dem Kind obliegen und alle elterlichen Rechte
pflichtgebunden, also zum Wohle des Kindes auszuüben sind, folgt, dass das Kind seinen
Eltern als Träger eines Rechts auf pflichtgemäße Ausübung der elterlichen Sorge gegen-
übertritt (Huber 2024: § 1626 Rn. 7 [674])33. Aber es wird ebenso deutlich gemacht, dass die
in § 1626 Abs. 2 BGB normierte Heranführung des Kindes zu selbständigem verantwor-
tungsbewusstem Handeln eine Grundsatznorm darstellt und weder Rechtsfolgen noch
Sanktionen beinhaltet. Dies bedeutet konkret, dass das Kind keine Möglichkeit hat, das dort
beschriebene Leitbild gerichtlich gegen die Eltern durchzusetzen (vgl. ebd.: Rn. 62 [685]).

Umgekehrt dürfte dies bei den „Patres“, also in dem Fall Eltern und Staat, sofern es sich
dabei um selbstreflexive Entitäten handelt, einen Einfluss auf die eigene Willensbildung
haben. Beide müssen sich – auch nach heutiger Rechtsauffassung – ein Bild von demmachen,
was einerseits dem Wohl des Kindes dient und andererseits davon, was das Kind will und
denkt. Neben den Altersgrenzen und den damit verbundenen Rechten ist es daher auch
wichtig, die Partizipationsrechte von Kindern zu betrachten.

3.1. Partizipation und Wahlrecht

Auch die Partizipationsrechte von Kindern sind beachtlich und wegweisend für Fantasien, die
sich mit der Stärkung von Kinderrechten befassen. So beschreibt § 1626 BGB: „Bei der Pflege
und Erziehung berücksichtigen die Eltern die wachsende Fähigkeit und das wachsende Be-
dürfnis des Kindes zu selbständigem verantwortungsbewusstem Handeln. Sie besprechen mit
dem Kind, soweit es nach dessen Entwicklungsstand angezeigt ist, Fragen der elterlichen
Sorge und streben Einvernehmen an.“ Beide Sätze sind Feststellungen, das heißt, sie legen
den Eltern nicht etwas nahe oder raten ihnen zu etwas, sondern verpflichten die Eltern,
Fähigkeiten und Entwicklungsstand des Kindes erstens zu berücksichtigen und zweitens einen

32 allgM = allgemeine Meinung, abzugrenzen von hM = herrschende Meinung und MM = MinderMeinung. Die
allgemeine Meinung beherrscht das Feld ohne ernstzunehmende juristische Abweichung (vgl. Djeffal 2013: 463
sowie grundlegend Gast 2006: 159).

33 Seitenangaben des Münchener Kommentars beziehen sich auf die Printversion der 7. Ausgabe, Band 9 von
2017. Die zitierten Stellen der angegebenen Randnotizen wurden wortgleich in die späteren Auflagen über-
nommen.

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 159–187176



Konsens mit dem Kind zu erreichen. Hier wird der Dreieckscharakter aus Kindersicht ge-
stärkt, indem die Elternrechte geschwächt werden. Umgekehrt schränkt das Gesetz über das
Verfahren in Familiensachen und in den Angelegenheiten der freiwilligen Gerichtsbarkeit
(FamFG) in § 192 den Staat (in Form des Gerichts) gegenüber dem Kind in seinen Rechten
ein, indem es dem Gericht auferlegt, „das Kind persönlich anzuhören“. Im Jugendgerichts-
gesetz ( JGG) wird der Staatsanwaltschaft bzw. dem Gericht auferlegt, den Beschuldigten vor
Anklageerhebung selbst zu vernehmen (§ 44 JGG). Ein Rechtsbereich, bei dem man dies
möglicherweise nicht erwarten würde, ist das Baurecht (vgl. Waldner 2025). Im Baugesetz-
buch wird in § 3 die Verpflichtung beschrieben, die Öffentlichkeit möglichst frühzeitig zu
unterrichten, ihr Gelegenheit zur Äußerung und Erörterung zu geben. Zur Klarstellung lautet
der Folgesatz: „Auch Kinder und Jugendliche sind Teil der Öffentlichkeit“.

Weniger überraschend ist die explizite Formulierung in der Kinder- und Jugendhilfe:
„Kinder und Jugendliche sind entsprechend ihrem Entwicklungsstand an allen sie betref-
fenden Entscheidungen der öffentlichen Jugendhilfe zu beteiligen. Sie sind in geeigneter
Weise auf ihre Rechte im Verwaltungsverfahren sowie im Verfahren vor dem Familiengericht
und dem Verwaltungsgericht hinzuweisen […,] haben das Recht, sich in allen Angelegen-
heiten der Erziehung und Entwicklung an das Jugendamt zu wenden […,] haben Anspruch auf
Beratung ohne Kenntnis des Personensorgeberechtigten […]. Beteiligung und Beratung von
Kindern und Jugendlichen […] erfolgen in einer für sie verständlichen, nachvollziehbaren und
wahrnehmbaren Form“ (§ 8 Sozialgesetzbuch VIII). Erwähnenswert ist hier außerdem: Ins-
besondere bei Verfahren zur Kindeswohlgefährdung – sogenannte 8a-Fälle – ist sowohl die
Einschätzung der Gefährdung mit dem Kind vorzunehmen als auch deren „Lösung“ ge-
meinsam mit dem Kind zu erarbeiten. An dieser Stelle wird deutlich, dass der Kindeswille
nicht vom Kindeswohl zu trennen ist. Allzu oft blieb und bleibt dies aber ein frommerWunsch
des Gesetzgebers und findet in der Praxis der Jugendämter, deren Arbeit weiterhin keiner
Fachaufsicht unterliegt, zu wenig Niederschlag.34

Neben diesen vermeintlich großen Gesetzen gibt es auch eine Vielzahl von Gesetzen und
Verordnungen, auch und insbesondere auf Länderebene, die Erziehung, Bildung und Be-
treuung von Kindern sowie die Organisation von Schule und Jugendhilfe normieren und in
deren Kontext auch die Partizipation von Kindern. Das sind die Schulgesetze sowie eine
ganze Reihe von Ausführungsgesetzen zum SGB VIII.

All diese Beispiele machen deutlich, dass die deutsche Gesetzgebung zum Teil weit über
das hinausgeht, was der Paternalismus Rawlsscher Prägung zulässt. Der entscheidende Schritt
aber, Kinder mittels eines Wahlrechts genauso an der demokratischen Willensbildung teil-
haben zu lassen, wie es für die Volljährigen gilt, und sie damit zu gleichberechtigten Ver-
tragspartner:innen zu machen, ist jedoch noch nicht getan, bis auf wenige Ausnahmen, in
denen das Wahlrecht für Europa- und Kommunalwahlen, zum Teil auch für Landtagswahlen,
auf 16 Jahre abgesenkt wurde.

Glücklicherweise bringt es der Eigensinn von Kindern mit sich, dass diese die Spiel-
räume, die ihnen von Gesetzes wegen zugestanden werden, kreativ nutzen. So nehmen viele
Schüler:innenvertretungen – nicht ganz zu Unrecht als „Schülermilchverwaltung“ verpönt –
ein allgemeinpolitisches Mandat ganz selbstverständlich für sich in Anspruch, äußern sich zu

34 Dies ist nicht als pauschaler Vorwurf gegen die Jugendämter gemeint, sondern soll auf das Problem hinweisen,
dass deren Verortung in der kommunalen Struktur die Gefahr in sich birgt, Jugendhilfe nach Kassenlage (und
nach personeller Ausstattung) zu betreiben. Eine objektive Analyse der Arbeit liegt leider nicht regelhaft vor und
notwendige Korrekturen können mangels Fachaufsicht nur bedingt vorgenommen werden.

177Thomas Reißberg: Weniger Paternalismus wagen



curricularen Fragen, organisieren Schulstreiks und ähnliches mehr. Sie organisieren sich
sowohl innerhalb wie auch außerhalb ihrer Kinder- und Jugendverbände zu Themen, die sie
im Sinne der Gesetzgebung „nicht betreffen“. Zu erwähnen sind in diesem Zusammenhang
ebenfalls die unter verschiedenen Titeln firmierenden Kinder- und Jugendparlamente auf
kommunaler Ebene mit ihren überregionalen Zusammenschlüssen sowie die mindestens in
NRW aktive landesweite Interessenvertretung für Bewohner:innen von Wohngruppen und
Einrichtungen der Erziehungshilfe „Jugend vertritt Jugend“. Die Frage, welches die Belange
sind, die Kinder betreffen, war, ist und bleibt gesellschaftlich umkämpft. Sie wird es auch
noch bleiben, wenn das allgemeine Wahlrecht bundesweit auf 16 oder sogar auf 14 abgesenkt
wird.

3.2. Rechte und Pflichten und Pflichtrecht

Menschenrechte wie auch die Rechte zur demokratischen Teilhabe sind voraussetzungslos
und auch nur als solche sinnvoll. Wer sich in den deutschen Bundestag wählen lassen will,
braucht dafür die erforderliche Stimmenzahl eines Wahlkreises oder einer Liste. Die Kandi-
datin braucht dafür kein Abitur, kein Hochschulstudium, keine mathematischen Kenntnisse,
keine definierten Formen moralischer Reife, muss weder gut zuhören noch gut reden können.
Auch wenn wir uns dies alles möglicherweise wünschen würden. Dies ist auch gut und richtig
so, denn keine Gruppe sollte aus welchen Gründen auch immer davon abgehalten werden,
politische Ämter zu übernehmen. Mit dem aktiven Wahlrecht verhält es sich genauso. Nicht
nur diejenigen, die ihre Pflichten (als Steuerzahler, als Eltern, als aktive Bürgerinnen) erfüllen,
dürfen wählen, sondern alle. Das Recht steht nur symbolisch und theoretisch den Pflichten
gegenüber, die es zu erfüllen gilt. Zwar wird – das ist nicht nur allen Vertragstheorien ge-
meinsam, sondern bildet auch einen der Grundpfeiler des Gemeinwesens – erwartet, dass
Pflichten, die der Staat den Bürger:innen auferlegt, auch erfüllt werden, aber dennoch wird
das Wahlrecht nicht gleich allen aberkannt, die an irgendeiner Stelle eine Pflicht nicht erfüllen
oder ein Gesetz gebrochen haben. Beim Wahlrecht für Kinder finden wir jedoch auch dieses
Argument.

Ein anderer Zusammenhang findet sich im Begriff des Pflichtrechts, der das Rechts-
verhältnis von Eltern zu ihren Kindern beschreibt (vgl. Gernhuber/Coester-Waltjen 2010;
Huber 2024 [2017]). Er ist abgeleitet aus dem bereits zitierten Artikel 6 des Grundgesetzes
und bezieht sich auf eine Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts aus dem Jahr 1968. In
der Entscheidung stellt das Gericht fest,

„… schon das Wort ‘zuvörderst’ [lässt] erkennen, daß neben den Eltern auch der Staat die Funktion eines Erzie-
hungsträgers mit entsprechenden Pflichten hat“ (BVerfGE35 24, 119, 135f.).

Später argumentiert das Gericht weiter:

„Die Eltern haben das Recht, die Pflege und Erziehung ihrer Kinder nach ihren eigenen Vorstellungen frei zu gestalten
und genießen insoweit, vorbehaltlich des Art. 7 GG, Vorrang vor anderen Erziehungsträgern“ (ebd.).

Die Eltern stehen „insoweit“ im rechtlichen Sinne immer vor dem Kind. Die einzige Aus-
nahme davon ist die Schule, in der der Staat diese Funktion übernimmt. Werden die Eltern

35 BVerfGE = Bundesverfassungsgericht Entscheidung.

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 159–187178



jedoch nicht dem gerecht, was man unter Pflege und Erziehung subsumieren kann, dann
kommt das Wächteramt ins Spiel:

„Dieser Grundrechtsschutz darf aber nur für ein Handeln in Anspruch genommen werden, das bei weitester Aner-
kennung der Selbstverantwortlichkeit der Eltern noch als Pflege und Erziehung gewertet werden kann, nicht aber für
das Gegenteil: die Vernachlässigung des Kindes. Die Verfassung macht dies durch die Verknüpfung des Rechts zur
Pflege und Erziehung mit der Pflicht zu dieser Tätigkeit deutlich.“ (ebd.).

Die Verfassung „verknüpft“ nicht nur das Recht mit der Pflicht, sondern – und das ist hier
gemeint – legt eine klare Rangordnung fest: Die Pflicht kommt vor dem Recht, das Recht
entsteht aus der Pflicht. Daher argumentiert das Gericht weiter:

„Diese Pflichtbindung unterscheidet das Elternrecht von allen anderen Grundrechten; sie ist auch anderer Art als die
Sozialgebundenheit des Eigentums (vgl. Art. 14 Abs. 2 GG). In Art. 6 Abs. 2 Satz 1 GG sind Recht und Pflicht von
vornherein unlöslich miteinander verbunden; die Pflicht ist nicht eine das Recht begrenzende Schranke, sondern ein
wesensbestimmender Bestandteil dieses ‘Elternrechts’, das insoweit treffender als ‘Elternverantwortung’ bezeichnet
werden kann“ (BVerfGE 24, 118, 143).

Das Verfassungsgericht betont hier zwar den Grundrechtscharakter des Elternrechts, das
wegen der nationalsozialistischen Vergangenheit Deutschlands als Schutzrecht gegenüber
dem Staat ausgestaltet ist, macht aber deutlich, dass es ein Recht eigener Art ist und argu-
mentiert hierbei durchweg kantianisch, indem es die Pflicht als wesensbestimmenden Be-
standteil des Rechts charakterisiert. Interessant und wesentlich ist hier auch die klare Ab-
grenzung von der Sozialgebundenheit des Eigentums. „Eigentum verpflichtet“ heißt der
schlichte erste Satz des referenzierten Artikels 14 Abs. 2 GG. Und der zweite – viel zu selten
zitierte – lautet: „Sein Gebrauch soll zugleich dem Wohle der Allgemeinheit dienen.“ Kinder
verpflichten ebenfalls, das ist die Gemeinsamkeit, sie dürfen aber nicht gebraucht werden,
weder zum persönlichen Nutzen noch zum Wohle der Allgemeinheit. Kinder haben definitiv
keinen (Gebrauchs-) Wert, sondern eine Würde – wie auch Kant gesagt hat.36

Das Gericht schlägt vor, den Begriff des Elternrechts dahingehend zu konkretisieren, dass
„treffender“ Elternverantwortung gesagt werden sollte. Es ist aber nicht nur eine Frage des
Wordings, vielmehr scheint es zweifelhaft, ob vom Elternrecht überhaupt noch irgendetwas
übrigbleibt, wenn man das Schutzrecht gegenüber dem Staat wegnimmt und die Verpflichtung
gegenüber dem Kind. Jedenfalls beschreibt Artikel 6 nur bedingt das familiäre Binnenver-
hältnis, denn keineswegs steht im Grundgesetz, dass die Eltern Erziehung und Pflege „nach
ihren eigenen Vorstellungen frei“ gestalten können, vielmehr steht dort lediglich, dass sie es
zu tun haben und die staatliche Gemeinschaft darüber wacht. Der Rest ist eine zeitgebundene
Interpretation. Der Vergleich hinkt zwar etwas, aber die Analogie drängt sich hier geradezu
auf: Ebenfalls in Artikel 6 sind Ehe und Familie unter den besonderen Schutz der staatlichen
Ordnung gestellt. Über das Binnenverhältnis in Ehe und Familie ist nichts Näheres festgelegt.
Heute käme kaum noch jemand auf die Idee, daraus eine Herrschaft des Mannes über die Frau
abzuleiten, vielmehr tendieren Rechtsetzung und Rechtsprechung dazu, egalitäre Verhältnisse
zu unterstützen, sogar die Genderzuschreibungen gänzlich infrage zu stellen. Weil unregu-
lierte Gemeinschaften dazu tendieren, dem Recht des (ökonomisch, körperlich etc.) Stärkeren
Vorschub zu leisten, ist es geradezu eine Pflicht des liberalen Staates und der Gesellschaft,

36 Besonders klar und deutlich wird Kant wiederum in derMetaphysik der Sitten: „Sie [die Eltern] können ihr Kind
nicht gleichsam als ihr Gemächsel (denn ein solches kann kein mit Freiheit begabtes Wesen sein) und als ihr
Eigentum zerstören oder es auch nur dem Zufall überlassen, weil an ihm nicht bloß einWeltwesen, sondern auch
ein Weltbürger in einen Zustand herüber zogen, der ihnen nun auch nach Rechtsbegriffen nicht gleichgültig sein
kann“ (1977a [1998a]: 394 [A114]).

179Thomas Reißberg: Weniger Paternalismus wagen



solchen Verhältnissen entgegenzuwirken. Die feministischen Bewegungen der Vergangenheit
haben hier vieles erreicht und es bleibt noch einiges zu tun – jedenfalls unterscheidet sich die
Ausdeutung der Begriffe „Ehe“ und „Familie“ heute kolossal von derjenigen der 1950er und
1960er Jahre. Wenn dies für das Verhältnis zwischen Mann und Frau gilt, so ist nicht ein-
zusehen, warum es nicht für das Verhältnis zwischen Eltern und Kindern gelten sollte.

Weiter heißt es im Urteil:

„Diese Verpflichtung des Staates folgt… in erster Linie daraus, daß das Kind als Grundrechtsträger selbst Anspruch
auf den Schutz des Staates hat. Das Kind ist ein Wesen mit eigener Menschenwürde und dem eigenen Recht auf
Entfaltung seiner Persönlichkeit im Sinne der Art. 1 Abs. 1 und Art. 2 Abs. 1 GG. Eine Verfassung, welche die Würde
des Menschen in denMittelpunkt ihresWertsystems stellt, kann bei der Ordnung zwischenmenschlicher Beziehungen
grundsätzlich niemandem Rechte an der Person eines anderen einräumen, die nicht zugleich pflichtgebunden sind und
die Menschenwürde des anderen respektieren. Die Anerkennung der Elternverantwortung und der damit verbundenen
Rechte findet daher ihre Rechtfertigung darin, daß das Kind des Schutzes und der Hilfe bedarf, um sich zu einer
eigenverantwortlichen Persönlichkeit innerhalb der sozialen Gemeinschaft zu entwickeln, wie sie demMenschenbilde
des Grundgesetzes entspricht“ (BVerfGE 24, 118, 144).

Mit dem „Menschenbilde des Grundgesetzes“ sind wir ganz nah an dem, was Martti Kosk-
enniemi (2007) als Kantian Mindset beschreibt, obwohl er den Makrokosmos der Globali-
sierung betrachtet und wir hier den Mikrokosmos der Eltern-Kind-Beziehung. Das Kind
bedarf des Schutzes und der Hilfe, um sich zu einer eigenverantwortlichen Persönlichkeit
innerhalb der sozialen Gemeinschaft zu entwickeln. Die Idee hinter dieser letztlich geteilten
Verantwortung zwischen den beiden Patres Eltern und Staat kann nur diejenige sein, die dem
„Menschenbilde des Grundgesetzes“ entspricht. Hierzu der bereits oben zitierte Münchner
Kommentar zum BGB: „Dass mit dem formalen Erziehungsziel zwangsläufig zugleich ein
daran ausgerichteter Erziehungsstil normiert wird, ändert nichts an der Verfassungsmäßigkeit.
Rechtlich ist das fremdnützige Sorgerecht auf ‚allmähliche Verflüchtigung‘ angelegt, darauf
also, ‚in allen Lebensbereichen, für die der Rechtsverkehr keine standardisierten Maßstäbe
benötigt, im Einzelfall in bestimmten Schüben elterliche Fremdbestimmung durch Selbst-
bestimmung zu ersetzen‘“ (Huber 2024: § 1626 Rn. 64 [685]).

3.3. Vom abschmelzenden Elternrecht zum abschmelzenden Erziehungsrecht?

In einem weiteren Urteil aus dem Jahr 1982 wägt das Bundesverfassungsgericht als Prü-
fungsmaßstäbe drei Güter gegeneinander ab, nämlich das Erziehungsrecht der Eltern
(Art. 6.2), die staatliche Gestaltungsfreiheit des Schulwesens (Art. 7.1) sowie das Persön-
lichkeitsrecht des Kindes (Art. 2.1). Es wird einleitend noch expliziter als im Urteil von 1968
klargestellt, dass Artikel 6.2 „Grundrecht und Grundpflicht zugleich“ statuiert. Es folgt die
Feststellung, dass der Staat (in dem Fall die Länder) die Befugnis hat, das Schulsystem zu
gestalten, und zwar so, dass es

„allen jungen Bürgern gemäß ihren Fähigkeiten die dem heutigen gesellschaftlichen Leben entsprechenden Bil-
dungsmöglichkeiten eröffnet“ (BVerfGE 59, 360, 377).

Eine der vomGericht diskutierten Fragen ist die, ob sich aus dem individuellen Elternrecht ein
kollektives Elternrecht auf Mitwirkung in der Schule ergibt. Im Ergebnis kommt man zum
Schluss, dass

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 159–187180



„das individuelle elterliche Erziehungsrecht und der staatliche Erziehungsauftrag in der Schule nach dem Grundsatz
der Herstellung praktischer Konkordanz aufeinander abzustimmen mit dem Ziele, die eine Persönlichkeit des Kindes
zu bilden“ (ebd.: 381).

Der Begriff der „praktischen Konkordanz“ beinhaltet eine Verpflichtung beider Seiten,
nämlich Eltern und Staat, einen erzieherischen Konsens zu erzielen. Dieser muss nicht
zwingend inhaltlich im Sinne gemeinsamer Erziehungsziele und -methoden definiert sein,
aber irgendwie muss er in einem praktischen Sinne so weit funktionieren, dass sich beide
Seiten nicht gegenseitig behindern. Dies soll hier aber weniger interessieren. Interessanter ist
die Definition des Gerichts dessen, was im juristischen Schrifttum dann später den Begriff des
„abschmelzenden Elternrechts“ begründen wird:

„… mit abnehmender Pflege- und Erziehungsbedürftigkeit sowie zunehmender Selbstbestimmungsfähigkeit des
Kindes die im Elternrecht wurzelnden Rechtsbefugnisse zurückgedrängt werden, bis sie schließlich mit der Voll-
jährigkeit des Kindes erlöschen. Abgestufte partielle Mündigkeitsregelungen, die an diesen Bezugspunkten ausge-
richtet und sachlich begründet sind, stellen daher keine Eingriffe in das Elternrecht dar“ (ebd.: 382).

Damit kommen wir zurück zum Begriff des Dreiecksverhältnisses. Wäre das Verhältnis
zwischen Eltern, Kindern und Staat ein solches, dann müsste aus dieser Begründung des
Bundesverfassungsgerichts sachlogisch folgen, dass auch im Verhältnis zwischen Staat und
Kindern die Befugnisse des Staates zugunsten der Befugnisse der Kinder „zurückgedrängt
werden, bis sie schließlich mit der Volljährigkeit des Kindes erlöschen“. Denn der Staat kann
den Eltern nur insoweit ihre Befugnisse entziehen, wie sie zuvor in ihrer abgeschmolzenen
Form überhaupt vorhanden waren. Dies bedeutet konkret, dass „der Staat“ – in welcher
Erscheinungsform auch immer – den Eltern des Säuglings andere Rechte entziehen kann als
denen des Zöglings oder des Jünglings, um Kants Diktion zu verwenden. Diese Überlegungen
hätten möglicherweise Folgen für diverse Rechtsverhältnisse, von denen hier nur zwei an-
gedeutet werden sollen.

Erstens stellt sich für den Bereich der Schule die Frage, ob diese Institution, die ja de facto
Lern- und Lebensbereich der Schülerinnen und Schüler (und nicht der Eltern) ist, spätestens in
der Oberstufe, deutlich abschmelzend aber schon ab dem Alter von 12 Jahren, gänzlich auf
Elternmitwirkung verzichten könnte, den Eltern eigentlich nur noch eine beratende Funktion
zukommen sollte. Aber auch schon bei der Einschulung verfügen Kinder bereits über
Selbstbestimmungsfähigkeiten, denen zumindest schulgesetzlich nur bedingt Rechnung ge-
tragen wird. Es kommt sogar zu solch abstrusen Situationen, dass Kinder in den Tagesein-
richtungen mehr Mitbestimmung zugestanden wird als in der Grundschule.

Zweitens stellt sich für den Bereich des Entzugs des Sorgerechts die grundlegende Frage,
inwiefern dieses nicht teilweise und sukzessive ansteigend an die Kinder selbst übergeben
werden kann. Für Jurist:innen wäre eine solche Konstruktion sicherlich eine echte Heraus-
forderung, aber das darf kein Argument sein.

Würde man sich einen Zeitstrahl – beginnend mit der Geburt, endend mit der Volljäh-
rigkeit – vorstellen, so müssten sich die Rechtsbefugnisse gegenüber Kindern sowohl seitens
der Eltern als auch seitens des Staates stetig zurückentwickeln bis sie schließlich ganz ver-
schwinden. Wir hätten ein Befugnisdreieck der Eltern, das (bei Scheidung möglicherweise
geteilt) links sehr breit beginnt und sich nach rechts nach und nach auflöst. Ähnlich wäre das
Dreieck des Staates aufgebaut. Gegenläufig dazu gäbe es ein Autonomiedreieck der Kinder,
das spitz beginnt und am Ende immer breiter wird.

181Thomas Reißberg: Weniger Paternalismus wagen



Autonomie des Kindes

Geburt Volljährigkeit

El
te
rn

St
aa
t

Autonomiedreieck: Eigene Darstellung

3.4. Noch einmal zurück zu Rawls und zum Wahlrecht

Rawls geht es in seiner Theorie der Gerechtigkeit (Rawls 1979) und weiterhin auch im
Politischen Liberalismus (Rawls 2003) um faire Chancen. Diese Chancen sollen auch und
insbesondere dazu dienen, den Zugang zu politischen Ämtern zu ermöglichen (vgl. Rawls
1979: 251–258). Wie bereits dargelegt, zieht er die Grenze bei der Volljährigkeit, bei der wir
hier der Einfachheit halber davon ausgehen, dass sie bei 18 Jahren liegt. Ebenfalls verein-
fachend gehen wir davon aus, dass aus vertragsethischen Überlegungen heraus das aktive und
das passive Wahlrecht einer gemeinsamen Grenze unterliegen.

Dies hat zur Folge, dass wir auf der einen Seite Menschen haben, die ihre Interessen in
Form einer Wahlentscheidung artikulieren können und auf der anderen Seite Menschen, die
dies nicht können. Damit die Interessen der zweiten Gruppe überhaupt vertreten werden
können, benötigt Rawls so etwas wie den (wohlmeinenden) Paternalismus.

4. Überwindung des Paternalismus

Ist eine Überwindung dieses Paternalismus wünschenswert oder zumindest vorstellbar?
Hierzu können einige Andeutungen und „Stichworte“ am Schluss (hier mehr im herausfor-
dernden Sinn von Adornos gleichnamiger Schrift aus dem Jahr 1969), welche allesamt mit
spezifischen Folgedebatten verknüpft sind, die an dieser Stelle noch nicht geführt werden
können, möglicherweise zielführend sein:

Neudefinition der Angelegenheiten, die Kinder betreffen: Die Definition dessen, was
‚Angelegenheiten der Kinder‘ sind, sollte deutlich anders als geläufig erfolgen. Grundsätzlich
geht es weniger um Fragen, die ‚irgendwie und irgendwo‘ zwischen den Generationen zu

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 159–187182



klären wären, sondern um die Verteilung von gesellschaftlichen Ressourcen und gesell-
schaftlichen Lasten. Bestehende Machtasymmetrien werden gegenüber Kindern verschleiert,
wenn die entscheidenden Fragen systematisch ausgeklammert, sogar pädagogisch und ju-
ristisch unterbunden werden. Dies gilt auch und insbesondere für das Verhältnis Kind – Eltern
– Staat, denn wenn der demokratische Staat als etwas Gestaltbares wahrgenommen werden
soll, dann muss er als solcher auch erlebbar sein. Erlebbar wird er aber nicht dadurch, dass für
Kinder sozusagen ‚Sandkästen der Demokratie‘ eingerichtet werden, in denen sie – wo-
möglich pädagogisch begleitet – lediglich ‚spielen‘ dürfen. Dies gilt aber auch und besonders
für die Familie im demokratischen Staat. Sämtliche Gesetze und Vorschriften – so die oben
angeführten Regelungen im SGB VIII, die Schulgesetze der Länder, diverse kommunal-
rechtliche und kommunale Regelungen, um nur einige zu nennen, wären dahingehend zu
überarbeiten, dass Kinder bei unmittelbarer Betroffenheit zwingend anzuhören sind, sie
darüber hinaus aber ausdrücklich das Recht haben, an der demokratischen Willensbildung
vollumfänglich teilzunehmen37 und selbst zu definieren, was sie betrifft.

Inkompetente Erwachsene und Kinderschutz: Mit dem oben eingeführten Begriff der
praktischen Konkordanz in Erziehungsfragen wird der Weg gewiesen, wie im Grundsatz ein
System gegenseitiger Kontrolle zum Wohle der Kinder aufgebaut ist bzw. aufgebaut werden
kann. Die beiden Patres kontrollieren sich gegenseitig.38 Was weiterhin fehlt, aber sicherlich
wünschenswert ist, ist ein Mechanismus, der eintritt, wenn beide Seiten – Eltern und Staat –
sich als inkompetent erweisen und die dritte Ecke des Dreiecks aktiv werden muss. Zumindest
für Kinder, die ihre eigenen Interessen klarer erkennen als inkompetente Erwachsene, wäre
sicherlich ein ergänzender Mechanismus denkbar, mittels dessen sie ihre Rechte zumindest
geltend machen könnten. Dies könnten Ombudsstellen leisten, deren Ansiedlung sich ge-
wissermaßen ex negativo von selbst ergibt. Da sie exekutive Entscheidungen kontrollieren
sollen, die nicht nur, aber zu erheblichen Teilen auf kommunaler Ebene getroffen werden,
dürften sie weder in der Exekutive noch auf kommunaler Ebene angesiedelt sein. Auch sollten
sie nicht der Legislative angehören, da diese ohnehin über die Möglichkeiten verfügt, die
Interessen von Kindern zu berücksichtigen, aber lieber anderen Interessen den Vorzug gibt.
Bleibt noch die Justiz, die glücklicherweise auch über die zwingend notwendigen juristischen
Kompetenzen verfügt. Ein Recht auf Akteneinsicht wäre unabdingbar für diese Stellen. Auch
dieses „Stichwort“ kann nur angedeutet werden, doch es sei wenigstens darauf verwiesen,
dass ein solches „Ombudswesen“ dem deutschen System von Recht, politischer Willensbil-
dung und vom Verständnis der Familie bisher einigermaßen fremd ist (s. weitergehend dazu:
Clausen 1994: 237–257 sowie Clausen/Schlüter-Knauer 1997). Auch auf die Gefahr, dass
solche Ombudsstellen sich verselbständigen und von den Strukturen, die sie eigentlich
adressieren sollen, vereinnahmt werden, sei der Vollständigkeit halber hingewiesen. Jedoch
für Kinder, die in ihrer Sozialisation ausschließlich mit inkompetenten Erwachsenen zu tun

37 Stellvertretend für viele, die sich für eine strukturelle Einbindung von Kindern und Jugendlichen in politische
Prozesse einsetzen, sei hier auf den „Aktionsplan Jugendbeteiligung“ der Landesschüler:innenvertretung NRW,
des Landesjugendrings NRW, des Kinder- und Jugendrats NRW und „Jugend vertritt Jugend“ NRW hinge-
wiesen (s. Blume 2021).

38 Im Grundsatz ist dies durch die Beschwerdemöglichkeiten, insbesondere bei der Verwaltungsgerichtsbarkeit,
gewährleistet. Hier besteht jedoch das Problem, dass diese ohne juristische Vorbildung kaum zu durchschauen
ist. Dies ist für Eltern eine nahezu unüberwindbare Hürde, stellt aber beispielsweise auch für das Lehrpersonal
ein Problem dar: Sind die Eltern eines Kindes Rechtsanwält:innen, so reicht häufig die versteckte Drohung mit
einer Dienstaufsichtsbeschwerde, die unter Jurist:innen auch als „‘3 f-Rechtsbehelf[e]‘ bezeichnet [wird],
nämlich als formlos, fristlos und fruchtlos“ (Vahle 1993: 3967), um zum Überdenken einer Benotung oder einer
Schulempfehlung beizutragen.

183Thomas Reißberg: Weniger Paternalismus wagen



hatten – mit der Folge, dass sie ihre Rechte nicht kennen und ihre eigenen Interessen nicht zu
erkennen in der Lage sind – bleibt theoretisch und praktisch – wie bisher – nur die Hoffnung,
dass jemand Drittes – advokatorisch – diese Interessen erkennt und sich für sie einsetzt.

Aufwachsende Autonomie des Kindes: Gleichzeitig ein Paradigma für eine gerechtere
Einbindung von Kindern in die gesellschaftlichen Strukturen und ein Ausweg aus den be-
schriebenen Dilemmata ist eine aufwachsende Autonomie, wie sie oben mit dem Autono-
miedreieck angesprochen wurde. Vorzustellen wäre ein mehr oder weniger lineares Auf-
wachsen, wobei die ebenfalls oben beschriebenen Entwicklungsphasen Piagets und Kohl-
bergs zu würdigen wären. Schon allein hierfür wäre die explizite Aufnahme der Kinderrechte
in die Verfassung – vor allem verstanden als Abwehrrechte gegen Eltern und Staat – vonnöten.

Das Erbrecht beweist, dass bereits Säuglinge, genau genommen Ungeborene, dasjenige
Recht, dem man einen erheblichen Anteil an der Verursachung von sozialen, kulturellen,
habituellen, politischen und auch rechtlichen Ungerechtigkeiten zuschreiben kann, im deut-
schen wie auch im internationalen Rechtssystem innehaben können. Es erscheint wenig
plausibel, dass Rechte, die eine gerechtere Teilhabe ermöglichen könnten, vorenthalten
werden, indem die freie Verfügung darüber Erwachsenen zugeschrieben wird.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1969): Stichworte. Kritische Modelle 2. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Ariès, Philippe (2021): Geschichte der Kindheit. 20. Aufl. München: dtv.
Brunkhorst, Hauke (2021): Kant, Evolution, Rassenlehre. In: Politische Vierteljahresschrift 62, S. 682–

687.
Blume, Jil-Madeleine (2021): Eine Jugendstrategie für NRW! Jetzt! In: Thema Jugend 2, S. 8–10.
Buck, Detlef (Regie) (2012): Die Vermessung der Welt. Verfilmung des gleichnamigen Romans von

Daniel Kehlmann. Deutschland/Österreich 2013. [DVD/Blu-Ray Warner Home Video 2013].
Bundeszentrale für politische Bildung (bpb) (2024): Demokratie in Gefahr? Aus Politik und Zeitge-

schichte 27. https://www.bpb.de/system/files/dokument_pdf/APuZ_2024-27_online_Demokrati
eInGefahr.pdf [10.09.2025].

Clausen, Lars (1994): Krasser sozialer Wandel. Opladen: Leske + Budrich.
Clausen, Lars/Schlüter-Knauer, Carsten (1997): Das Ombudsprinzip – neue Vetostrukturen für die

Demokratie. Ein Gespräch. In: Schlüter-Knauer, Carsten (Hrsg.): Die Demokratie überdenken.
Berlin: Duncker & Humblot, S. 443–466.

Djeffal, Christian (2013): Die herrschende Meinung als Argument. Ein didaktischer Beitrag in histori-
scher und theoretischer Perspektive. In: Zeitschrift für das juristische Studium 5, S. 463–466.

Edelstein, Wolfgang/Oser, Fritz/Schuster, Peter (2001) (Hrsg.): Moralische Erziehung in der Schule.
Entwicklungspsychologie und pädagogische Praxis. Weinheim/Basel: Beltz.

Fegert, Jörg M./Ziegenhain, Ute/Fangerau, Heiner (2010): Problematische Kinderschutzverläufe. Me-
diale Skandalisierung, fachliche Fehleranalyse und Strategien zur Verbesserung des Kinderschut-
zes. Weinheim/Basel: Beltz Juventa.

Gast, Wolfgang (2006): Juristische Rhetorik. Heidelberg: C.F. Müller.
Gilligan, Carol (1982): In a Different Voice. Cambridge (Mass.): Harvard University Press.
Goldberg, Brigitta (2023): Das Recht von Kindern und Jugendlichen auf Beratung. Vortrag bei der

Konferenz der Essener Erziehungsberatungsstellen. http://www.brigitta-goldberg.de/vortraege.
html [28.07.2025].

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 159–187184

https://www.bpb.de/system/files/dokument_pdf/APuZ_2024-27_online_Demokrati
http://www.brigitta-goldberg.de/vortraege


Habermas, Jürgen (1998): Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Hobbes, Thomas (1984 [1651]): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bür-
gerlichen Staates. Hrsg. von Iring Fetscher. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Hobbes, Thomas (2020 [~1640]): Menschliche Natur und politischer Körper. Hrsg. von Alfred J. Noll.
Hamburg: Felix Meiner.

Gernhuber, Joachim/Coester-Waltjen, Dagmar (2010): Familienrecht. 6. Aufl. München: C.H. Beck.
Hentig, Hartmut von (2004): Rousseau oder Die wohlgeordnete Freiheit. München: C.H. Beck.
Huber, Peter (2024 [2017]): Kommentar zu § 1626 BGB, in: Schwab, Dieter (Red.): Münchner Kom-

mentar zum Bürgerlichen Gesetzbuch. Bd. 10. Familienrecht II. §§ 1589–1921, RelKErzG, VBVG,
SGB VIII, SaRegG. 9. Aufl. München: C.H. Beck.

Kant, Immanuel (1974 [1788/1803]): Der Kritik der praktischen Vernunft zweiter Teil. Methodenlehre
der reinen praktischen Vernunft. In: Werkausgabe Bd. VII: Kritik der praktischen Vernunft.
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hrsg. v. Wilhelm Weischedel. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, S. 285–302.

Kant, Immanuel (1977a [1798a]): Die Metaphysik der Sitten. In: Werkausgabe. Bd. VIII: Hrsg. v.
Wilhelm Weischedel. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1977b [1798b]): Der Streit der Fakultäten. In: Werkausgabe Bd. XI: Schriften zur
Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik 1. Hrsg. v. Wilhelm Weischedel.
Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 261–393.

Kant, Immanuel (1977c [1798/1800]): Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. In: Werkausgabe Bd.
XII: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik 2. Hrsg. v. Wil-
helm Weischedel. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 395–690.

Kant, Immanuel (1977d [1803]): Über Pädagogik. In: Werkausgabe Bd. XII: Schriften zur Anthropo-
logie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik 2. Hrsg. v. WilhelmWeischedel. Frankfurt am
Main: Suhrkamp, S. 691–761.

Kant, Immanuel (1977e [1795/96]): Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf. In: Werkaus-
gabe Bd. XI: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik 1. Hrsg. v.
Wilhelm Weischedel. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 191–251.

Kersting, Wolfgang (1990): Zur Logik des kontraktualistischen Arguments. In: Gerhardt, Volker (Hrsg.):
Der Begriff der Politik. Stuttgart: J.B. Metzler. https://doi.org/10.1007/978-3-476-03308-6_11
[15.09.2025].

Kersting, Wolfgang (1996): Die Politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft.

Klatetzki, Thomas (2024): Die überforderte Organisation. Die Institutionalisierung des Irrtums im
Kinderschutz. Weinheim/Basel: Beltz Juventa.

Kohlberg, Lawrence (1986): Der ‚Just Community‘ Ansatz der Moralerziehung in Theorie und Praxis.
In: Oser, Fritz/Fatke, Reinhard/Höffe, Otfried (Hrsg.): Transformation und Entwicklung. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, S. 21–55.

Kohlberg, Lawrence (1996): Die Psychologie der Moralentwicklung. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Koller, Hans-Christoph (2004): Grundbegriffe, Theorien und Methoden der Erziehungswissenschaft.

Stuttgart: W. Kohlhammer.
Koskenniemi, Martti (2007): Constitutionalism as Mindset: Reflections on Kantian Themes about In-

ternational Law and Globalization. In: Theoretical Inquiries in Law 8, 1, S. 9–36.
Landtag NRW (2022): Zwischenbericht des Parlamentarischen Untersuchungsausschusses IV zu dem

Auftrag des Landtags Nordrhein-Westfalen vom 25. Juni 2019 Drucksache 17/6660 betreffend die
Untersuchung und Aufklärung möglicher Versäumnisse, Unterlassungen, Fehleinschätzungen und
Fehlverhalten der nordrhein-westfälischen Landesregierung und der Ermittlungsbehörden sowie
der Jugendämter im Fall des vielfachen sexualisierten Kindesmissbrauchs auf einem Campingplatz

185Thomas Reißberg: Weniger Paternalismus wagen

https://doi.org/10.1007/978-3-476-03308-6_11


in Lügde und ggf. an anderen Orten. https://www.landtag.nrw.de/portal/WWW/dokumentenarchiv/
Dokument/MMD17-16770.pdf [11.09.2025].

Lasswell, Harold D. (1956): The Decision Process. Seven Categories of Functional Analysis. Maryland:
University of Maryland Press.

Luhmann, Niklas/Schorr, Karl Eberhard (1979): Das Technologiedefizit der Erziehung und die Päda-
gogik. In: Zeitschrift für Pädagogik 25, S. 345–365.

Matthews, Gareth B. (2023): Philosophie und Entwicklungspsychologie: Zur Überwindung der Defi-
zitkonzeption der Kindheit. In: Drerup, Johannes/Schweiger, Gottfried (Hrsg.): Philosophie der
Kindheit. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 66–87.

Noam, Gil/Edelstein, Wolfgang/Nunner-Winkler, Gertrud (1993): Moral und Person. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Nunner-Winkler, Gertrud (2019): (Moralische) Entwicklung. In: Drerup, Johannes/Schweiger, Gottfried
(Hrsg.): Handbuch Philosophie der Kindheit. Berlin: J.B. Metzler, S. 165–172.

Oelkers, Jürgen (1989): Rousseau, die Revolution und die Folgen. Pädagogische Bemerkungen zu einem
dissonanten Verhältnis. In: Herrmann, Ulrich/Oelkers, Jürgen (Hrsg.): Französische Revolution und
Pädagogik der Moderne. Aufklärung, Revolution und Menschenbildung im Übergang vom Ancien
Régime zur bürgerlichen Gesellschaft. Weinheim/Basel: Beltz, S. 31–43.

Piaget, Jean (2019): Das moralische Urteil des Kindes. Stuttgart: Klett-Cotta.
Rawls, John (1979 [1971]): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Rawls, John (2003 [1993]): Politischer Liberalismus. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Reimer, Joseph (2025): Kibbutz in the American Jewish Imagination: The Research of Bettelheim and

Kohlberg. In: Journal of Jewish Education, 1–15. https://doi.org/10.1080/15244113.2025.2499556
[11.09.2025].

Reißberg, Thomas (2024): Kinderrechte ernstgenommen – Mit Rawls über Rawls hinaus am Beispiel
einer kindgerechten Grundstruktur der Gesellschaft. In: Kieler sozialwissenschaftliche Revue 2, 2,
S. 148–164. https://doi.org/10.3224/ksr.v2i2.03.

Röhrich, Wilfried (1972): Sozialvertrag und bürgerliche Emanzipation. Von Hobbes bis Hegel. Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Rousseau, Jean-Jacques (1969 [1762]): Émile ou De l’éducation. In:Œuvres complètes, Bd. IV. Éd. par
Bernard Gagnebin et Marcel Raymond. Paris: Gallimard (Bibliothèque de la Pléiade).

Rousseau, Jean-Jacques (1979 [1762; 1780]): Emile oder Von der Erziehung. In: ders.: Emile und Sophie
oder Die Einsamen. München: Winkler.

Rousseau, Jean-Jacques (2001 [1762]): Du contrat social. Paris: Flammarion.
Rousseau, Jean-Jaques (1977): Politische Schriften. Bd. 1. Paderborn u. a.: Ferdinand Schöningh.
Saage, Richard (1989): Vertragsdenken und Utopie. Studien zur politischen Theorie und zur Sozial-

philosophie der frühen Neuzeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Sabatier, Paul A. (1993): Advocacy-Koalitionen, Policy-Wandel und Policy-Lernen: Eine Alternative

zur Phasenheuristik. In: Héritier, Adrienne (Hrsg.): Policy Analyse. Kritik und Neuorientierung (=
PVS Sonderheft 24). Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 116–148.

Sabatier, Paul A. (2007): The need for better theories. In: ders. (Hrsg.): Theories of the Policy Process.
Boulder: Westview Press, S. 3–17.

Sanders, Cheryl E. (2025): Lawrence Kohlberg’s stages of moral development. In: Encyclopaedia
Britannica. https://www.britannica.com/science/Lawrence-Kohlbergs-stages-of-moral-develop
ment [23.07.2025].

Schlüter-Knauer, Carsten (2013): Theorie, Empirie, Demokratie. Impulse von Ferdinand Tönnies für die
Politische Wissenschaft. In: Knelangen, Wilhelm/Stein, Tine (Hrsg.): Kontinuität und Kontroverse
– Die Geschichte der Politikwissenschaft an der Universität Kiel. Essen: Klartext, S. 257–291.

Schmidt, Thomas M./Roseneck, Michael (2023): Religion. In: Frühbauer, Johannes J. et al. (Hrsg.):
Rawls-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Berlin: J.B. Metzler, S. 371–377.

Kieler sozialwissenschaftliche Revue, Jg. 3, Heft 2/2025, 159–187186

https://www.landtag.nrw.de/portal/WWW/dokumentenarchiv/
https://doi.org/10.1080/15244113.2025.2499556
https://doi.org/10.3224/ksr.v2i2.03
https://www.britannica.com/science/Lawrence-Kohlbergs-stages-of-moral-develop


Schubert, Klaus/Bandelow, Nils C. (Hrsg.) (2003): Lehrbuch der Politikfeldanalyse 2.0. München/Wien:
De Gruyter Oldenbourg.

Snarey, John/Reimer, Joseph/Kohlberg, Lawrence (1985): Development of social-moral reasoning
among Kibbutz adolescents: A longitudinal cross-cultural study. Developmental Psychology 21, 1,
S. 3–17.

Vahle, Jürgen (1993): Nichtförmliche Rechtsbehelfe im Verwaltungsrecht. In: NWB (Neue Wirtschafts-
Briefe) 42 vom 18.10.1993, S. 3967–3968.

Voltaire [= François-Marie Arouet] (1755 [1880]): A M. J.J. Rousseau (3.000). In: Correspondance:
année 1755. Œuvres complètes de Voltaire, tome 38. Paris : Frères. https://fr.wikisource.org/wiki/
Correspondance_de_Voltaire/1755/Lettre_3000 [15.09.2025].

Waldner, Thomas (2025): Bausteine eines Idealmodells der crossmedialen Bürgerbeteiligung bei In-
frastrukturprojekten mit besonderem Bezug zum Bauprojekt Feste Fehmarnbeltquerung und der
Einbindung junger Menschen [im Erscheinen].

Weischedel, Wilhelm (1977): Nachwort des Herausgebers zum elften und zwölften Band. In: Kant
1977d, S. 815–819.

Willaschek, Marcus (2023): Kant. Die Revolution des Denkens. München: Herder.
ZDF (2022): Die Kinder von Lügde (Folge 1: Camping-Animateur, Folge 2: Blinde Wächter, Folge 3:

Kein Freund und Helfer, Folge 4: Ein Leben lang). https://www.zdf.de/dokus/die-kinder-von-lue
gde-alle-haben-weggesehen-100 [11.09. 2025].

187Thomas Reißberg: Weniger Paternalismus wagen

Open Access © 2025 Autor*innen. Dieses Werk ist bei der Verlag Barbara Budrich GmbH erschienen und steht unter der Creative 
Commons Lizenz Attribution 4.0 International (CC BY 4.0).

https://fr.wikisource.org/wiki/
https://www.zdf.de/dokus/die-kinder-von-lue



