
Bildung konzeptualisieren: Eine rassismuskritisch-dekoloniale
Perspektivierung1

Manuel Peters & Nadine Etzkorn

Zusammenfassung: Im vorliegenden Beitrag nehmen wir die Kritik an einer häufig fehlenden
Explikation der (minimal‐)normativen Ziele einer gegenwärtig dominierenden Konzeptuali-
sierung von Bildung, die diese als Transformation vor dem Hintergrund von Krise begreift,
zum Ausgangspunkt unserer Überlegungen. Aus einer rassismuskritisch-dekolonialen Per-
spektive erläutern wir, wann bildungstheoretische Konzeptualisierungen Gefahr laufen, Ko-
lonialität fortzuschreiben. Hierbei betrachten wir die konstitutive Einschreibung von Ras-
sismus in natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeitsordnungen sowie in Konzepte von Bildung
und stellen deren Bedeutung für Selbst-, Fremd- und Weltverhältnisse heraus. In einem
Ausblick setzen wir diese Überlegungen in Bezug zueinander und plädieren für eine rassis-
muskritisch informierte Ausrichtung des Bezugs auf Konzepte der Bildung, für ein post-
normativ-normatives Verständnis dessen, was es heißt, ein Leben auf ‚würdige(re) und si-
chere(re) Art‘ zu führen.

Schlüsselwörter: Bildung als Transformationsprozess, Kolonialität, (Post-normative) Nor-
mativität, Konzepte der Bildung, Rassismus, Zugehörigkeit

Title: Conceptualizing „Bildung“: A „Racism-Critical“ and Decolonial Reading

Summary: The starting point of this paper is a critical discussion of a missing explication of
the (minimal) normativity within currently dominant conceptualizations of „Bildung“. From
the vantage point of „Rassismuskritik“, we explain in what case theoretical conceptualizations
of „Bildung“ bear the risk of perpetuating coloniality. In doing so, we argue that coloniality is
constitutive for current natio-ethno-cultural orders of belonging and conceptualizations of
„Bildung“ and therefore also for conceptualizations of the relations to oneself, others and the
world. Finally, and in summarizing, we argue for references to Bildung that are informed by
„Rassismuskritik“, i. e. for a post-normative-normative understanding of what it means to lead
a life in more ’dignified and safer ways‘.

Keywords: „Bildung“ as process of transformation, coloniality, (post-normative) normativity,
concepts of „Bildung“, racism, belonging

1 Einleitung

In diesem Beitrag stellen wir rassismuskritisch-dekolonial informierte Überlegungen zu bil-
dungstheoretischen Konzeptionalisierungen an. Das bedeutet für uns, in einem kolonialge-
schichtlich sensiblen Bewusstsein die fortlaufende Einschreibung von Rassismus in Ver-

1 Wir bedanken uns bei den Gutachter:innen, dem Herausgeber:innenteam sowie den Mitgliedern der For-
schungswerkstatt Migration und Bildung an der Universität Bielefeld für ihre wertvollen Kommentare und
Anmerkungen.

ZeM – Zeitschrift für erz.wiss. Migrationsforschung, Jg. 2, Heft 2/2023, 208–221 https://doi.org/10.3224/zem.v2i2.07



ständnisse natio-ethno-kultureller Zugehörigkeit und in Konzepte von Bildung zu themati-
sieren. In einem ersten Schritt diskutieren wir die unhintergehbare (implizite) Normativität
vorherrschender Konzepte der Bildung (nicht nur) in Ansätzen der bildungstheoretisch ori-
entierten Biographieforschung, um an diesem Beispiel zu zeigen, warum diese Normativität
aus rassismuskritischer Sicht stärker zum Gegenstand sowie zur (grundlagen‐)theoretischen
Reflexion gemacht werden sollte (Abschnitt 2). Zur genaueren Explikation wesentlicher
Problematiken, die sich um die Normativität der Bildung aus einer rassismuskritisch-deko-
lonialen Perspektive entspinnen, beschäftigen wir uns in einem zweiten Schritt mit der an-
dauernden Kolonialität von Zugehörigkeitsordnungen als konstitutivem Hintergrund der
Ausbildung von Selbst-, Fremd- und Weltverhältnissen (Abschnitt 3). In einem dritten Schritt
erörtern wir problematische genealogische Aspekte der Kolonialität von Bildung, die auch in
aktuellen Konzeptualisierungen von Bildung zu berücksichtigen sind (Abschnitt 4). Ab-
schließend werfen wir einen Blick auf Problematiken und Möglichkeiten des Bezugs auf
Bildung in der Migrationsgesellschaft und treten für die Orientierung an einem postnormativ-
normativen Verständnis dessen ein, was es heißt, ein Leben auf ‚würdige und sichere Art‘ zu
führen (Abschnitt 5).

2 Zum Problem der (impliziten) Normativität in bildungstheoretisch
orientierten Konzepten aus rassismuskritisch-dekolonialer
Perspektive

Die „Transformation von Figuren des Selbst- und Weltverhältnisses infolge von Krisener-
fahrungen“, so Rucker und Anhalt (2017: 52), ist mittlerweile zu so etwas wie einer „bil-
dungstheoretischen Konsensformel“ (ebd.) für empirisch ausgerichtete und bildungstheore-
tisch orientierte Forschung geworden (vgl. auch Yacek 2022). Das ist bemerkenswert, denn
wie Ricken (2019: 109) aus subjektivierungstheoretischer Perspektive einwendet und wie wir
im Folgenden weiter diskutieren werden, wird durch den in seinen Machteffekten nicht weiter
reflektierten Fokus auf Transformationsprozesse des Welt- und Selbstverhältnisses die „we-
niger ‚reine Seite‘ der Bildung, also ihr Macht-, Unterwerfungs- und insofern Formations-
charakter […], eher abgeblendet“.2 Lipkina (2017: 140) argumentiert, dass die Einnahme
einer bildungstheoretischen Perspektive, wenn dabei die ihren zentralen Konzepten unter-
liegende Normativität nicht zum Gegenstand der Diskussion gemacht wird, Macht- und
Herrschaftsverhältnisse – die tatsächliche Normierung, die etwa im Gebot der Selbsttrans-
formation zu finden sei – eher verschleiert. In Rieger-Ladichs (2020: 17) Worten müssen
bildungstheoretische Interventionen zudem „als strategische Spielzüge im fortwährenden
Ringen um Deutungshoheit eines disziplinären Diskurses“ verstanden werden. Diese würden
sichtbar in den unterschiedlichen normativen Vorstellungen, die verschiedenen Bildungs-
verständnissen zugrunde liegen. Welche normative Vorstellung hinter der je eingenommenen
Perspektive steht und wie sie sich damit gegenüber herrschenden Verhältnissen positioniert,

2 Es geht uns an dieser Stelle nicht darum, die Theorie transformatorischer Bildung an sich zu kritisieren, denn die
rekonstruktive und an sozialwissenschaftlichen Theorien orientierte Ausrichtung halten wir grundsätzlich für
bedeutend. Vielmehr dient uns die Diskussion als Ausgangspunkt, die Bedeutung einer stärkeren Diskussion der
normativen Ausrichtung von Konzepten der Bildung für eine rassismuskritisch-dekoloniale Perspektiven be-
rücksichtigende Bildungsforschung zu verdeutlichen.

209M. Peters, N. Etzkorn: Bildung konzeptualisieren



ist Rieger-Ladich (2020) folgend eine eigene bedeutsame bildungstheoretische Fragestellung.
Auch Fuchs (2015: 25) hebt in diesem Sinne hervor, dass ein Nachdenken über Konzepte der
Bildung immer auch mit Fragen danach verbunden ist, „was das menschliche Leben gut oder
zumindest besser macht.“ Insofern lässt sich in der Konzeptualisierung von Bildung und ihrer
empirischen Untersuchung der Frage nach normativen Horizonten der Orientierung nicht
entgehen, da diese notwendig angelegt sind.

Aus rassismuskritisch-dekolonialer Perspektive sind diese Einwände für Überlegungen
zu Bildung besonders bedeutsam, denn Rassismus wird hier als Macht- und Herrschafts-
verhältnis verstanden, welches nicht nur explizit in Gewalt, Ausbeutung und Unterdrückung
in Erscheinung tritt, sondern sich vielmehr „bereits in scheinbar alternativlosen Selbst- und
Weltwahrnehmungsweisen derjenigen aus[drückt], die sich in ein bestimmtes Herrschafts-
verhältnis durch implizite Zustimmung bzw. habituelle Einpassung gewissermaßen ‚freiwil-
lig‘ unterordnen (müssen)“ (Füllekruss et al. 2022: 16). Rassistische Strukturen offerieren
daher „eine Ordnung und Lehre von der richtigen und natürlichen Ordnung der Menschen
und der Welt, die sinnstiftend wirkt“ (Kourabas 2020: 224) und der selbst „eine innere
normative Vorstellung einer angemessenen, einer guten und richtigen Ordnung inhärent“
(ebd.) ist. So verstanden zeigt sich Rassismus sowohl auf der Ebene der Struktur/Ordnung als
auch in seinen subjektivierenden Effekten, das heißt, „in Gestalt einer Praxis der Welter-
schließung und Weltdeutung, da Rassismus als Schlüssel dient, ‚nicht nur das zu interpre-
tieren, was die Individuen erleben, sondern auch das, was sie innerhalb der gesellschaftlichen
Welt sind‘ (Balibar 1992: 26)“ (Kourabas 2020: 224). Vor diesem Hintergrund ist es für eine
rassismuskritisch ausgerichtete Perspektive bedeutsam, einen konsensuell gewordenen Fokus
wie Transformation auch darauf hin zu befragen, inwiefern in und durch diesen Rassismus
(unbeabsichtigt) fortgeschrieben wird.

Koller (2016: 160), bedeutsamer Repräsentant der Theorie transformatorischer Bil-
dungsprozesse, setzt sich mit der Kritik auseinander, dass die Vertreter:innen des Ansatzes mit
nur einem „Minimum an ethischen Kategorien“ auskommen und dass diese zudem meist auf
einer impliziten Ebene verbleiben. Er stimmt der Relevanz der Kritik in der Folge zu und führt
zur Verdeutlichung Marotzkis strukturale Bildungstheorie an, dessen Konzept der Transfor-
mation normativ aufgeladen sei, weil es darauf ziele, individuelle Reflexivität zu steigern. Auf
eine genauere Auseinandersetzung mit und Begründung dieses normativen Zieles verzichte
Marotzki aber. Was für das Beispiel Marotzkis gelte, sei auch für die anderen Arbeiten der
Theorie transformatorischer Bildungsprozesse geltend zu machen (Koller 2016: 156 ff.). Das
bestätigt auch Thomsen (2020), die sich dezidiert und umfänglich mit Normativität in An-
sätzen der Theorie transformatorischer Bildungsprozesse auseinandersetzt3 und feststellt, dass
diese durchgehend von der vorgestellten ethisch-normativen Zurückhaltung gekennzeichnet
sind sowie das zugrundeliegende Motiv der Transformation nicht ausreichend reflektieren
(Thomsen 2020: 83 ff.).4

Eine aus rassismuskritischer Sicht wesentliche Problematik dieser Zurückhaltung bringt
Stojanov (2006: 74) auf den Punkt, wenn er argumentiert, dass mit dem Fokus auf Trans-
formationsprozesse, ohne eine weitergehende normative Orientierung, etwa einer Ausrich-

3 Thomsen (2020) unterscheidet zwischen reflexionstheoretischen, (z.B. Marotzki 1990) diskurstheoretischen
(z.B. Koller 1999; Lüders 2007; Rose 2012) und praxeologischen Ansätzen (z.B. Nohl 2006; Rosenberg 2011)
sowie dem Transformative Learning (z.B. Mezirow 1978). Letzterer wird allerdings von Koller (2012) selbst
nicht als Teil der Ansätze der Theorie transformatorischer Bildungsprozesse genannt.

4 Die Ausnahme bildet für sie das Konzept des Transformative Learning, welches zahlreiche Übereinstimmungen
mit der Theorie transformatorischer Bildungsprozesse aufweist, sich jedoch ethisch dezidierter positioniert.

ZeM – Zeitschrift für erz.wiss. Migrationsforschung, Jg. 2, Heft 2/2023, 208–221210



tung an „eine[r] universelle[n] Idee der Menschlichkeit“, die Gefahr bestehe, in der Konse-
quenz auch menschenverachtende Transformationsprozesse als Bildungsprozesse begreifen
zu müssen. Es scheint uns daher wichtig, diese Konzeptualisierungen von Bildung auf ihre
normativen Implikationen hin zu befragen. Gleichwohl ist anzumerken, dass es eine lange
Tradition der kritischen Diskussion der Bedeutung des Normativen der Bildung in der Er-
ziehungswissenschaft gibt. Diese kommt etwa in der idealtypischen Unterscheidung zwischen
materialen und formalen Bildungstheorien zum Ausdruck. Während erstere für an gesell-
schaftlichen Ansprüchen ausgerichtete Konzeptualisierungen stehen, sind zweitere an der
„Entwicklung individueller Kräfte und Fertigkeiten“ orientiert (vgl. Thomsen 2020: 89, Zitat
nach Benner 2012: 151). Formale Ansätze, zu denen auch die Ansätze der Theorie trans-
formatorischer Bildung gezählt werden können, zeichnet es aus, „auch dasjenige in den Blick
bekommen [zu können], was nicht in erster Linie der vorab antizipierten Problemanalyse
entspricht“ (Thomsen 2020: 180). Sie reagieren damit mitunter auch auf eine aus rassis-
muskritischer Sicht bedeutende Kritik an normativen Konzeptualisierungen von Bildung, die
diese als Praxis der Distinktion problematisiert, wie wir noch genauer beleuchten werden
(siehe Abschnitt 3).

Das in den Blick zu bekommen, was nicht der vorab antizipierten Problemanalyse ent-
spricht, ist ein wichtiger Aspekt, den es zu berücksichtigen gilt und der auf die Frage nach der
Art der Vermittlung zwischen Theorie(bildung) und empirischer Forschung verweist, welche
die aus rassismuskritischer Sicht notwendige machttheoretische Reflexion aber nicht obsolet
macht. Dies ist insofern bedeutsam, als dass ein normativer Standpunkt im Kontext von
Bildungstheorie und bildungstheoretisch orientierter Forschung, wie wir in der bisherigen
Betrachtung verdeutlicht haben, immer – explizit oder implizit – eingenommen wird, also
unvermeidbar ist. Im Kontext rassismuskritischer Forschung ist diese Einsicht relevant, denn
diese wendet sich – normativ – gegen das Fortbestehen und die Weiterschreibung von Ras-
sismus. Herrschaftsverhältnisse zeichnen sich dabei durch eine „Art Selbstverständlichkeit“
(Mecheril et al. 2013: 47) aus, Herrschaft erscheint also häufig normalisiert, „selbstver-
ständlich, unabänderlich oder ‚natürlich‘“ (ebd.) und das bedeutet dann unthematisiert nor-
mativ. Oder anders formuliert: Selbstverständlichkeit legitimiert und stabilisiert Herrschaft.

Hinzu kommt, dass Bildung „politisch“ zu verstehen ist, d.h. als ein Konzept, das auf die
Gestaltung der Gesellschaft verweist bzw. mit der Gestaltung der bürgerlichen Gesellschaft,
als deren funktionale Voraussetzung, verwoben ist (vgl. Schäfer 2011: 114 ff.). Es ist daher –
so Ricken (2007: 35) – bedeutsam, „sich in den Streit um die Bildung als einem Streit um die
Zukunft unserer Gesellschaft einzumischen und ‚Bildung‘ als diskursive ‚Streitformel‘ zu
bewähren.“ Über diese streiten lässt sich nun weder „im Namen des einen wahren Bil-
dungsbegriffs noch im Verzicht auf jegliche normative Positionierung“ (ebd.). Welche Vor-
stellung von gesellschaftlichen Verhältnissen bildungstheoretischen Ansätzen zugrunde liegt
und ob dies je angemessene Vorstellungen bildungstheoretischer Forschung aus rassismus-
kritischer Sicht sind, ist in dieser Lesart diskussionswürdig. Eine solche Streitformel können
Bildungsbezüge theoretischer wie empirischer Art nur dann sein, wenn auch die Auseinan-
dersetzung um getroffene Vorannahmen und damit korrespondierende Konsequenzen für die
je angelegten Verständnisse von Gesellschaft weitergeführt wird und nicht implizit bleibt. In
bildungstheoretischen Konzeptionen, etwa dem Fokus auf Transformation, spiegeln sich
entsprechend auch Vorstellungen (un‐)angemessener gesellschaftlicher Verhältnisse wider.
Auch wenn es sich dabei nur um eine zufällige Gegebenheit handeln mag, so zeigt sich die in
postmodernen kapitalistischen gesellschaftlichen Verhältnissen an die Subjekte gestellte

211M. Peters, N. Etzkorn: Bildung konzeptualisieren



Forderung der umfassenden Flexibilität (vgl. Fraser 2003) doch äußerst kompatibel mit dem
Motiv der Transformation (vgl. Peters 2022: 48).

Insbesondere dann, wenn sich Erziehungswissenschaft in rassismuskritischer Einstellung
mit Fragen von Bildung auseinandersetzt, kann sie unseres Erachtens aus mindestens zwei
Gründen nicht auf eine (macht‐)theoretische Sensibilisierung verzichten: Erstens werden in
rekonstruktiven Forschungen nur dann spezifische Gegenstände thematisierbar, wenn Vor-
wissen über diese Gegenstände angelegt wird, das es erlaubt, relevante Aspekte auch als
solche zu interpretieren. Vor dem Hintergrund der Einschreibung von Rassismus in Selbst-
und Weltverhältnisse läuft Theorie und Forschung ansonsten Gefahr, Rassismen zu repro-
duzieren. Zudem kann mit einem solchem Vorgehen der Kritik der „Weltvergessenheit“
(Rosenberg 2011) begegnet werden, die gegenüber dem Fokus auf die Transformation von
Selbstverhältnissen vorgebracht worden ist. Wie wir argumentiert haben, ist aufgrund der
‚normalisierenden‘ Einschreibung von Rassismus in globale Selbst- und Weltverhältnisse
sowohl der Einbezug von Vorwissen über ihre konstitutiven Verflechtungen mit Rassismus als
auch Offenheit für je kontextspezifische Ausgestaltungen und Aushandlungen von Bedeutung
für rassismuskritisch ausgerichtete Bezüge auf Bildung. Die Ansätze der Theorie transfor-
matorischer Bildungsprozesse sind daher in ihrem Anspruch, keine universellen Normen
anzulegen, grundsätzlich zu begrüßen, insofern sie also theoretische Einstellungen nicht der
Empirie überzustülpen versuchen, sondern Bildungsprozesse als kontextrelative und von
„feldspezifischen Deutungsmustern“ (Barth et al. 2020: [2]) abhängige Phänomene verstehen
und untersuchen.

Auf ersteres, die konstitutive Einschreibung von Rassismus in Selbst-, Fremd- und
Weltverhältnisse, möchten wir im Folgenden anhand eines Blicks auf die Kolonialität von
Zugehörigkeitsordnungen, und damit von Selbst-, Fremd- und Weltverhältnissen, und die
Kolonialität des Konzepts der Bildung eingehen, um im Anschluss einen Ausblick auf ras-
sismuskritisch-dekolonial informierte Ansprüche bildungstheoretischer Konzeptualisierun-
gen werfen zu können. Diese Erläuterungen und dieser Exkurs sind von Bedeutung, da
Zugehörigkeitsordnungen wesentliche Rahmungen für spezifische Möglichkeiten und Hin-
dernisse der „Bildung“ abgeben, und zwar, weil aus ihnen ungleiche Möglichkeiten der
Ausbildung von Selbst- und Weltverhältnissen folgen bzw. sich diese in ihnen ausbilden.

3 Einschreibung von Rassismus in Selbst-, Fremd- und
Weltverhältnisse – zur Kolonialität von Zugehörigkeitsordnungen

Gegenstand der hier diskutierten rassismuskritisch ausgerichteten (nicht nur) erziehungs-
wissenschaftlichen Analysen sind gesellschaftliche (Nicht‐)Zugehörigkeitsordnungen, die
„jene machtvollen Zusammenhänge [bezeichnen], die durch eine komplexe Form der Er-
möglichung und Reglementierung, der symbolischen, kulturellen, politischen und biogra-
phischen Einbeziehung und Ausgrenzung auf Individuen produktiv Einfluss nehmen“
(Mecheril et al. 2013: 28). Innerhalb von Zugehörigkeitsordnungen werden unterschiedlich
natio-ethno-kulturell (rassifiziert) positionierte migrationsgesellschaftliche Subjekte hervor-
gebracht, indem diese lernen „(sich) als migrationsgesellschaftliche spezifische Subjekte zu
denken, als solche zu handeln und sich auf gesellschaftliche Bedingungen zu beziehen“ (ebd.:

ZeM – Zeitschrift für erz.wiss. Migrationsforschung, Jg. 2, Heft 2/2023, 208–221212



17). In rassismuskritischer Lesart sind Zugehörigkeitsordnungen global verortet und die
Bewertung von Zugehörigkeit mit der Geschichte des Kolonialismus und der in diesem
Zusammenhang etablierten Ungleichheitsverhältnissen verwoben. In diesem Sinne heben
post- und dekoloniale Theorien5 Kolonialität als konstitutiven Bestandteil der europäischen
Moderne hervor (vgl. Mignolo 2012), ein Aspekt, den die europäische Erzählung der Mo-
derne lange Zeit ausgeblendet hat (vgl. Dussel 1993) und dies vielfach auch weiterhin tut (vgl.
Lentin 2008). Dabei korrespondierte mit dem Kolonialismus6, wie Quijano (2007: 171)
ausführt, die Produktion von Wissen über die Regionen und Menschen der Welt, der rassi-
alisierenden Klassifizierung der Weltbevölkerung, er nennt dies auch „Kolonialität der
Macht“ („coloniality of power“). Quijano (2016) argumentiert, dass kapitalistische Formen
des Ausbeutens seit dem 15. Jahrhundert konstitutiv mit Prozessen der Rassialisierung sowie
weiteren Formen der sozialen Hierarchisierung verbunden sind und sich auf nachhaltige
Weise in die verschiedenen sozio-ökonomischen Konfigurationen der Moderne einge-
schrieben haben (vgl. auch Bhambra 2022; Wallerstein 1987). „Die Gegenwart als durch
Kolonialität strukturiert zu perspektivieren, bedeutet […]“, so hebt Kleinschmidt (2021: 4)
entsprechend hervor, „[…] die Ungleichheitsstrukturen der Gegenwart als zeitgenössische
Formen kolonialer Ungleichheit und Differenz anzusehen.“

Die Kolonialität spiegelt sich beispielsweise in Vorstellungen von – und Praktiken der –
nationalstaatlichen Zugehörigkeit, weshalb Boatcă und Roth (2016) auch von der Kolonialität
der Staatsbürgerschaft sprechen. Die Autorinnen (Roth/Boatcă 2016: 203) erinnern in ihrer
globalen Perspektive auf Staatsbürgerschaft daran, dass diese auf „kolonialrassistischen und
-ethnischen Konstrukten basiert“ und „dass die Institutionalisierung von Staats-
bürgerschaftsrechten in westlichen Nationalstaaten mit dem legalen (und physischen) Aus-
schluss nicht-europäischer, nicht-weißer und nicht-westlicher Bevölkerungen von zivilen,
sozialen und kulturellen Rechten einherging“ (ebd.: 193). Diese Konstrukte prägen den
Autorinnen zufolge auch den heutigen Umgang mit Migration: „Dabei verweist der heutige
Umgang mit Migration und Staatsbürgerschaft in der EU auf eine lange Tradition der
Selbsterzählung Westeuropas als Ursprung von Modernität, Fortschritt und zivilisatorischer
Überlegenheit“ (ebd.: 189 f.). Die Legitimation natio-ethno-kultureller Grenzziehungen steht,
wie Mecheril schreibt, mit symbolischen Ordnungen der Zugehörigkeit in Zusammenhang
(vgl. Mecheril 2016: 15 u. 2003: 25). Von besonderer Bedeutung in der Hervorbringung und
Legitimation von Ein- und Ausschluss von natio-ethno-kultureller Zugehörigkeit ist also
historisch spezifisches diskursives Wissen über Zugehörigkeit. Amelina (2021: 3) konstatiert
entsprechend, dass die ungleiche Verteilung von Zugehörigkeit unter intersektionalem

5 Bhambra (2014) zeigt, dass zwar bedeutsame Differenzen zwischen postkolonialen und dekolonialen Ansätzen
bestehen – vor allem in Hinsicht auf ihre disziplinäre Verortung sowie geographische Herkunft und Ausrichtung.
Eine Gemeinsamkeit bestehe aber darin, die andauernden Effekte und Dynamiken des Kolonialismus und die
Bedeutung „epistemologischer Dominanz“ (ebd.: 120) für diese zu analysieren. Postkoloniale Studien sind, wie
Bhambra ausführt, vornehmlich in den Cultural Studies verortet und wurden von diasporischen Intellektuellen
aus dem asiatischen und arabischen Raum entwickelt. Dekoloniale Theorien sind demgegenüber stärker in der
Weltsystemtheorie beheimatet und wurden von lateinamerikanischen Intellektuellen konzipiert. Der Schwer-
punkt auf dekoloniale Ansätze ermöglicht es uns, die Verflechtung von Produktionsverhältnissen, Formen des
Wissens und Rassialisierungsprozessen stärker hervorzuheben, weshalb wir die Einnahme einer dekolonialen
Perspektive bevorzugen. Allerdings sprechen auch pragmatische Gründe (wie Lesbarkeit) dafür, nicht konti-
nuierlich von post- und dekolonialen Ansätzen zu schreiben.

6 Kolonialismus hat in unterschiedlichen Regionen der Welt Unterschiedliches bedeutet (vgl. etwa Clifford 2007:
19 ff.). In diesem Sinne müsste an dieser Stelle eigentlich von Kolonialismen die Rede sein. Wenn wir dennoch
vom Kolonialismus schreiben, dann weil wir auf kolonial-rassistische Diskurse hinweisen möchten, die, Ko-
lonialismen übergreifend, eine große Gemeinsamkeit aufweisen (vgl. Peters 2022: 70).

213M. Peters, N. Etzkorn: Bildung konzeptualisieren



Rückgriff auf „classifications with respect to gender (male/female/transgender), ethnicity/race
(‘Us’/‘Them’), class (privileged/subordinated), space (mobile/immobile, global/local/natio-
nal/transnational) and other categories of inequality“ hergestellt wird.

Natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit und damit (un‐)gleiche Rechte und Chancen, so das
Argument und Problem, wird im Rückgriff auf rassifizierte Kategorien in Verbindung mit
weiteren Kategorien sozialer Ungleichheit hergestellt, verteilt und habitualisiert. Etablierte
Diskurse über vermeintlich ethnisch und kulturell „Andere“ als Prozesse des Othering entlang
natio-ethno-kultureller Grenzziehungen sind in diesem Zusammenhang von besonderer Be-
deutung, da sie geschichtlich und aktuell mit der Legitimation von rassistischen Strukturen,
u. a. etwa politisch-rechtlicher Ungleichbehandlung, in Verbindung stehen. Verdeutlichen
lässt sich dies noch einmal an den jüngst hervorgebrachten Praktiken der Unterscheidung
zwischen „europäischen“ und „nicht-europäischen“Geflüchteten. Ramadan (2022) führt etwa
am Bsp. der Medienberichterstattung über den Krieg in der Ukraine vor Augen: „Das sind
nicht die Flüchtlinge, an die wir gewöhnt sind. Es sind Europäer, intelligente, gebildete
Menschen, einige von ihnen sind IT-Programmierer (…) das ist nicht die übliche Flücht-
lingswelle von Menschen mit unbekannter Vergangenheit. Kein europäisches Land hat Angst
vor ihnen.“

Aus der engen Verwobenheit von Zugehörigkeitsordnungen, normalisiertemWissen über
die (nicht-so‐)zugehörigen „Eigenen“ und „Anderen“ und Rassismus sowie die sich daraus
ergebenden Machteffekte – eine „illegitime Praxis, Ordnung und Struktur“ (Kourabas 2020:
225) – folgt für eine rassismuskritisch-dekoloniale Perspektive die Notwendigkeit, darüber
nachzudenken, inwiefern in Bezügen auf Konzepte der Bildung diese rassistischen Macht-
und Herrschaftsverhältnisse aufgebrochen werden können. Damit ist eine wichtige Orien-
tierung für die Diskussion von Konzeptualisierungen von Bildung benannt. Das Konzept der
Bildung, sowohl in seiner materialen als auch formalen Ausrichtung, verweist allerdings auch
selbst auf eine Geschichte und Gegenwart der Kolonialität, die es insbesondere vor dem
Hintergrund des hier verfolgten Arguments einzuholen gilt. Diese möchten wir thematisieren,
bevor wir zu einem zusammenfassenden Ausblick übergehen.

4 Zur Kolonialität des Konzeptes der Bildung

Von wesentlicher Bedeutung sowohl für das koloniale Projekt als auch für das westliche
Projekt der Bildung war und ist die Konstitution der bürgerlichen Subjektform, deren Ent-
stehung im Laufe des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts verortet werden kann, einer
Zeitspanne, in der (nicht nur) in Europa die Bildung von Nationalstaaten, das Projekt der
Aufklärung, Kolonialismus sowie die industrielle Revolution prägend waren (vgl. Heron
2007: 29 f.).7 Wesentlich dienten zur Konstitution dieses bürgerlichen Subjekts Praktiken
kultureller Disktinktion in Abgrenzung von anderen Klassen und Races8 (vgl. Heron 2007;

7 Vgl. zu diesem Absatz ähnlich Peters 2022: 84 ff.
8 Khakpour et al. (2020) argumentieren unseres Erachtens überzeugend, dass die Bezeichnung ‚Rasse‘ durch ihre

besondere historische Definition im deutschen Faschismus bis heute belastet ist, während Race im angelsäch-
sischen Raum widersprüchlicher besetzt ist. Race könne demnach einerseits als Bestandteil rassistischer Ideo-
logien und andererseits als Teil der Selbstdefinition emanzipatorischer Bewegungen verstanden werden. Im
deutschen Wort ‚Rasse‘, so argumentieren die Autor:innen, würde die Konnotation mitschwingen, dass es
‚Rassen‘ tatsächlich gäbe (vgl. auch Peters 2022: 11). Aus diesem Grund verwenden wir den Terminus Race.

ZeM – Zeitschrift für erz.wiss. Migrationsforschung, Jg. 2, Heft 2/2023, 208–221214



Knobloch 2020: 250). „Bildung“ – „Zivilisiertheit“ (ebd.) – als „Gegensatz zwischen Mo-
ralischem und Amoralischem“ (Reckwitz 2006: 249), wurde zum moralischen Leitschema
bürgerlicher Subjektivität. Vor dem Hintergrund einer zunehmend hegemonialen Stellung des
bürgerlichen Subjekts und der globalen Ausbeutung im Kolonialismus wird diese Vorstellung
von Bildung auch zu einem legitimatorischen Moment des Kolonialismus, die Bildung der
„ungebildeten“ „Anderen“ zum „Burden of the white [wo]man“ (vgl. etwa Piller 2011).9

Gebildetsein wurde dann gleichsam zu konstitutivem Moment, Ausdruck und Legitimation
der bürgerlichen Subjektform, die sich in einer Praxis der relationalen kulturellen Distinktion
von anderen Klassen und Races konstituiert. Aus dieser relationalen Konstitution des bür-
gerlichen Subjektes geriert dann auch die Verantwortung („the burden“), den „Ungebildeten“
Bildung (bei)zubringen(vgl. Heron 2007; Knobloch 2020: 250). Es zeigen sich deutliche
Parallelen zum zuvor diskutierten Zusammenhang zwischen Prozessen der Rassifizierung und
der (Re‐)Produktion sozialer Ungleichheit.

Es ist an dieser Stelle bedeutsam, noch einmal darauf hinzuweisen, dass sich die bür-
gerliche Vorstellung des „autonomen“ Subjekts in Wirklichkeit in der relationalen Abgren-
zung von anderen Klassen konstituiert. Wie Etzkorn und Mecheril (2023) in ihrer Ausein-
andersetzung mit der (pädagogischen) Idee eines aufgeklärten, mündigen und autonomen
Subjektes konstatieren, spielt die der Kolonialität eingeschriebene Autonomiepraxis dem
kolonisierenden Subjekt jene Mittel einer Subjektform in die Hand, die es möglich und legitim
machen, Macht und Herrschaft – physisch wie epistemisch – über andere auszuüben. Auch
der dekoloniale Theoretiker Quijano (2007) argumentiert, dass die in der bürgerlichen Sub-
jektform vorzufindende Negation der Relationalität des Subjekts als ein wesentliches Moment
der Hervorbringung von kolonialer Differenz anzusehen ist. Die Wirkmächtigkeit der kolo-
nialen Differenz äußert sich darin, dass die Nicht-Artikulation von Subjekt-Objekt Bezie-
hungen die verantwortliche Verbundenheit mit anderen und der Welt, oder, genauer, für
Ausbeutungsverhältnisse, negiert werden kann und etwa die Normativität von Bildungs-
konzepten nicht diskutiert werden muss. Der phantasierte Autonomierückstand des koloni-
sierten Subjekts diente und dient dann unterschiedlichen Formen von Unterdrückung, Gewalt
und Auslöschung und als Legitimationsgrundlage selbiger (vgl. Etzkorn/Mecheril 2023).

Entsprechend betonen rassismuskritisch-dekoloniale Ansätze die Notwendigkeit, die
globale Geschichte des Kolonialismus in ihren Konsequenzen für die Gegenwart in einer
gewaltvollen Verbindung mit Formen der Subjektkonstitution zu verstehen. So konstatiert
z.B. Bergold-Caldwell (2020: 164 f.), dass Subjekte das „Geworden-Sein der Welt“ erfahren:
„[…] sie erfahren es als Geschichte, sie erfahren [sic] als Biographie, sie erfahren es in der
Genealogie ihrer Vernetzung mit der Welt“. In Selbst-, Fremd- und Weltverhältnisse ist aus
dieser Sicht Rassismus weiterhin konstitutiv eingeschrieben.

9 Die Einfügung „woman“ ist hier bedeutsam, da sich, wie Heron (2007: 32) zeigt, Frauen in erheblichem Maße
am kolonialen Projekt, etwa in der missionarischen Arbeit in den Kolonien betätigten. Sie soll allerdings nicht
die Bedeutung der Kategorie Geschlecht in diesem Zusammenhang verwischen.

215M. Peters, N. Etzkorn: Bildung konzeptualisieren



5 Ausblick: Überlegungen zur Konzeptualisierung von Bildung in
rassismuskritisch-dekolonialer Perspektive

Die bis hierhin geführte Diskussion nahm am Beispiel der Problematik einer aus rassismus-
kritischer Sicht unzureichenden Explikation der unvermeidbaren normativen Konzeptuali-
sierungen von Bildung (nicht nur) im Kontext der Theorie transformatorischer Bildungs-
prozesse ihren Ausgang. Sie legte sodann die andauernde Bedeutsamkeit der Verbindungen
zwischen dem – normativen – Konzept der Bildung, dem bürgerlichen Subjekt, natio-ethno-
kulturellen Zugehörigkeitsordnungen und Rassialisierungsprozessen dar. Insbesondere haben
wir versucht zu zeigen, wie die Legitimation vergangener und aktueller sozio-ökonomischer
Figurationen in (normativem) relationalem Verweis auf defizitär verortete, als nicht-so-bür-
gerlich, nicht-so-autonom und nicht-so-westlich markierte Andere vonstatten ging und weiter
vonstatten geht. Diese Verweise greifen auf etablierte und daher häufig normalisierte Kate-
gorien sozialer Ungleichheit zurück, sind verbunden mit etablierten Mustern kultureller
Distinktion, als solche tendenziell habitualisiert und damit – wenn dethematisiert – in ihren
Effekten für die Reproduktion sozialer Ungleichheit unkenntlich gemacht. In der Konsequenz
kann „Hilfe“, kann Bildung der „Ungebildeten“ usw. soziale Ungleichheit reproduzieren,
wenn nicht die Relationalität der Machtverhältnisse und der Subjektkonstitution ebenfalls
zum Thema gemacht wird (vgl. etwa Bourdieu 2006).

Die Rassifizierung der Zugehörigkeitsordnungen und -kontexte in Deutschland wird in
der kritischen Migrationsforschung immer wieder hervorgehoben und in ihren Effekten für
individuelle Erfahrungen und (Un‐)Möglichkeiten auch in Bildungssettings diskutiert (vgl.
etwa Kooroshy et al. 2018; Kourabas 2021; Scharathow 2014). Diese Forschungen sind von
Ansätzen, die dekoloniale Perspektiven auf Bildung beleuchten (siehe Knobloch/Drerup
2022), bisher nicht ausreichend berücksichtigt worden. In der Folge kritisieren dekoloniale
Perspektiven bisher zwar das westlich geprägte Konzept der Bildung, übertragen die Kritik
aber nicht auf die Diskussionen um die Reproduktion von Klassifikationsmustern im natio-
ethno-kulturellen Zugehörigkeitskontext Deutschland bzw. berücksichtigen nicht die dazu
bereits vorliegenden rassismuskritisch ausgerichteten Forschungen. Diese Nichtberücksich-
tigung führt mitunter dazu, dass die in diesem Beitrag diskutierten Fortschreibungen des
Rassismus in natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeitsordnungen und sich in diesen vollzie-
henden Subjektivierungsprozessen und Konzepten von Bildung aus dem Blick geraten. Die
minimal normative Perspektive, wie sie von Koller (2012; 2016) vorgeschlagen wird, kann
dazu führen, dass die Produktion von Wissen über „die“ Differenz „der“ Anderen fortge-
schrieben wird und zwar dann, wenn die Standortgebundenheit des Wissens und die
Machtverhältnisse, die ihr eingeschrieben sind, nicht zum Thema gemacht werden. Bei-
spielsweise weist Rose (2012) auf diese Problematik im Kontext von Forschungen hin, die auf
Bildungsprozesse als Transformation von Selbst-, Fremd- und Weltverhältnissen fokussieren
und die Anlässe für diese Transformation in „Fremdheitserfahrungen“ (Rose 2012: 75) sehen,
wie es in der Regel für die Ansätze der Theorie transformatorischer Bildungsprozesse gilt.
Häufig passiere es, dass dabei in kulturalisierender Art und Weise vorherrschende Konzepte
des „Anderen“ aufgegriffen würden und besonderes Potenzial für Fremdheitserfahrungen
etwa in Auslandsreisen (vgl. Schäfer 2011) oder Migration (vgl. Kokemohr 2007) gesehen
werde. Bergold-Caldwell und Georg (2018: 73) heben im Zusammenhang mit heutigen
Diskussionen um Bildung hervor, dass die „hegemoniale Idee von Bildung, verbunden mit

ZeM – Zeitschrift für erz.wiss. Migrationsforschung, Jg. 2, Heft 2/2023, 208–221216



einer Trennung in ‚wir‘ und ‚die‘ […] bis heute fort[besteht] und […] Menschen in je
unterschiedliche Positionen [subjektiviert].“ Es bestehe eine Kontinuität des Rekurses auf
„Bildung (und auf Bildungsunterschiede) [, die] seit dem Beginn des (modernen, europäi-
schen) Kolonialismus dazu verwendet wird, asymmetrische (koloniale) Macht- und Herr-
schaftsverhältnisse zu legitimieren.“ (ebd.) Charakteristisch für dieses Konzept der Bildung
sei ein Ausgehen von einer „kolonialen Differenz“, nach der zwischen „modernen (aufge-
klärten, emanzipierten, demokratischen) und nicht-modernen (nicht-aufgeklärten, nicht-
emanzipierten, nicht-demokratischen) Weltregionen, Ländern, Kulturen, Völkern, Ethnien
und letztlich Menschen (und deren Lebensstilen und Weltanschauungen)“ (ebd.) unter-
schieden werde. Bildungsdefizite und kompensatorische Maßnahmen seien häufig entlang
dieser Logik organisiert. Entsprechend sei „Bildung, oder der Ruf nach Bildung“ (Bergold-
Caldwell/Georg 2018: 69) – und das ist in diesem Kontext bedeutsam und zu problematisieren
– ubiquitär und ein zentrales Moment in Debatten um Migration und Zugehörigkeit. Castro
Varela (2021: 3) weist darauf hin, dass in Bildungsdiskussionen vor allem solche Perspektiven
dominieren, die etwa danach fragen, „warum Schüler:innen aus Migrationsfamilien in den
Schulen nach wie vor schlechtere Abschlüsse erreichen“, ohne dabei eine rassismuskritische
und dekoloniale Perspektive anzulegen. Das bedeutet dann, den hier dargestellten Zusam-
menhang von Bildungsvorstellungen und Machtverhältnissen nicht zu thematisieren und ggf.
wieder (neu) einzuschreiben. Denn, wie wir in diesem Beitrag argumentiert haben, sind
„Zugehörigkeitsordnungen […] nicht schlichtweg vorhanden, sondern historische und pro-
duktive Strukturen, in denen Subjekte Erfahrungen der symbolischen Distinktion und Klas-
sifikation, Erfahrungen der Handlungsmächtigkeit und Wirksamkeit sowie biographische
Erfahrungen der kontextuellen Verortung machen“ (Mecheril 2020: 64).

Mithilfe der rassismuskritisch-dekolonialen Perspektive lässt sich auf die komplexe
Fortschreibung von Verhältnissen sozialer Ungleichheit hinweisen, die mit Rassismus, in
Artikulation mit weiteren Kategorien sozialer Ungleichheit wie Gender, Klasse, Raum usw. in
Verbindung stehen und diese problematisieren. Wie Rothberg (2019: 48) argumentiert, sind
wir alle multipel in diese Verhältnisse involviert, wirkt vergangenes Unrecht in gegenwärtigen
Verhältnissen fort, etwa strukturell, und nehmen wir darin relationale und spezifische, mit-
unter auch in sich widersprüchliche Subjektpositionen ein. Deshalb tragen wir nach Rothberg
auch für sie Verantwortung.10 Vor dem Hintergrund der Geschichte des Kolonialismus, aber
auch aufgrund der Vielfalt an Subjektpositionen und ihrer Verstrickung mit anderen Posi-
tionen innerhalb rassifizierter Zugehörigkeitsordnungen, kann es nicht ein universelles
Konzept geben, an dem sich Bildung orientieren sollte.11 Verdeutlichen lässt sich dies etwa,
wenn Geipel und Mecheril (2014) Butlers Vorschlag, Postsouveränität als Bildungsziel zu
verankern, kritisieren und zwar, weil dieses Bildungsziel universalistisch ausgerichtet sei und
die gegebenen sozialen Unterschiede zwischen Akteur:innen nicht berücksichtige:

10 Rothberg (2019: 31–58) unterscheidet, für die Diskussion bedeutsam, zwischen Schuld und Verantwortung für
strukturelle Ungleichheiten, die auf historische Gegebenheiten, wie etwa den Kolonialismus, zurückgehen. Zwar
treffe viele Menschen heute keine Schuld (mehr), aber als sozialeWesen seien sie für die Strukturen, in denen sie
leben, verantwortlich: „Although not guilty of what precedes us, we remain captive to a communal responsa-
bility by virtue of our participation in a collective way of life“ (ebd.: 47).

11 Das ist ein Punkt, auf den Knobloch (2020: 253) in einer Kritik an „der“Migrationspädagogik aus dekolonialer
Perspektive hinweist. Knobloch legt in seiner Kritik „die“ Migrationspädagogik allerdings vorschnell als „ein“
Konzept fest, wenn er an ihr kritisiert, dass Vorstellungen von Bildung standortgebunden und der Standort der
Migrationspädagogik bürgerlich seien, weil sie auf die Reflexion natio-ethno-kultureller Zugehörigkeiten
setzten. Vorschnell, da Mecheril (etwa 2020) immer wieder die Unabgeschlossenheit des Projekts „Migrati-
onspädagogik“ betont und es keineswegs nur „ein“ migrationspädagogisches Konzept gibt.

217M. Peters, N. Etzkorn: Bildung konzeptualisieren



„Dort wo Präsouveränität die Erfahrungen und Selbstweisen von Menschen maßgeblich strukturiert, ist ein Bil-
dungsziel, das vorsieht, die eigene Souveränität zu verlieren, nicht nur paradox (wie kann ich etwas verlieren, was ich
nicht besitze?), sondern auch zynisch. Da, wo (Bürger‐)Rechte stark eingeschränkt sind und informelle Ausschlüsse
signifikant wirksam sind (Flucht und Migration), lautet eine Aufgabe von Bildung wohl auch: Räume schaffen, in
denen Menschen ein Gespür und eine Sprache dafür entwickeln, dass ihnen das Recht auf das zusteht, was theoretisch
unterkomplex und wohl auch irreführend Selbstbestimmung genannt wird.“ (Geipel/Mecheril 2014: 53)

Aus einer rassismuskritisch-dekolonialen Perspektive, die sich die Gewaltförmigkeit von
(Bildungs‐)Theorie und Forschung und der ihr inhärenten „epistemischen Gewalt“ (Brunner
2020) bewusst macht, kann der:die Forscher:in nun aber nicht bereits wissen, was es jeweils
konkret bedeutet, sein:ihr „[…] Leben auf ‚würdige und sichere Art‘ [zu] führen“ (Mecheril
2020: 66), weshalb die Antwort auf diese Frage auch in Bildungskonzepten offen gehalten
und zu einem „unabschließbaren Projekt der fortwährenden Re-Vision der Kritik“ gemacht
werden muss (ebd.). Dieses kontextbedingte Verständnis von Normativität, das einerseits
universell anmutende Normativität kritisiert, aber aus guten Gründen dennoch nicht auf einen
normativen Anspruch verzichten möchte, kann als „postnormativ-normativ“ (Gottuck et
al. 2022: 163) beschrieben werden. Der:die Forscher:in ist deshalb gehalten, empirisch
nachzuspüren, wie (die Kolonialität der) „Macht in die Möglichkeiten der Menschen, ihr
Leben auf würdige und sichere Art zu verbringen, eindringt, sie beschneidet und sich ihrer
bemächtigt“ (Grossberg 1999: 62, zit. nach Mecheril 2020: 60). In diesem Sinne ist die
Perspektive auf Bildung in der Migrationsgesellschaft in rassismuskritisch-dekolonialer
Einstellung an den Möglichkeiten „[f]reiere[r] Existenz“, weniger „Behinderung“, mehr
„Würde“, weniger „Entmündigung“ ausgerichtet (vgl. ebd.: 66), weshalb Transformation nur
dann ein angemessener Fokus für Bildungsforschung sein kann, wenn sie dieseMöglichkeiten
befördert.

Literatur

Amelina, Anna (2021): After the Reflexive Turn in Migration Studies. Towards the Doing Migration
Approach. In: Population, Space and Place, 27(1), e2368.

Balibar, Étienne (1992): Gibt es einen „Neo-Rassismus“? In: Balibar, Étienne/Wallerstein, Immanuel
(Hrsg.): Rasse, Klasse, Nation. Hamburg: Argument, S. 23–38.

Barth, Jonas/Fröhlich, Johanna/Lindemann, Gesa/Mecheril, Paul/Schröter, Tina/Tilch, Andreas (2020):
Wie Gewalt untersuchen? Ein Kodierschema für einen reflexiven Gewaltbegriff [72 Absätze]. In:
Forum Qualitative Sozialforschung / Forum: Qualitative Social Research, 22(1).

Bergold-Caldwell, Denise (2020): Schwarze Weiblich*keiten. Intersektionale Perspektiven auf Bil-
dungs- und Subjektivierungsprozesse. Bielefeld: transcript.

Bergold-Caldwell, Denise/Georg, Eva (2018): Bildung postkolonial?! Subjektivierung und Rassifizie-
rung in Bildungskontexten. In: Mai, Hanna/Merl, Thorsten/Mohseni, Maryam (Hrsg.): Pädagogik
in Differenz- und Ungleichheitsverhältnissen. Aktuelle erziehungswissenschaftliche Perspektiven
zur pädagogischen Praxis. Wiesbaden: Springer Fachmedien, S. 69–89.

Bhambra, Gurminder K. (2014): Postcolonial and decolonial dialogues. In: Postcolonial Studies, 17(2),
S. 115–121.

Bhambra, Gurminder K. (2022): A Decolonial Project for Europe. In: JCMS: Journal of Common
Market Studies, 60(2), S. 229–244.

Boatcă, Manuela/Roth, Julia (2016): Unequal and Gendered. Notes on the Coloniality of Citizenship. In:
Current Sociology, 64(2), S. 191–212.

ZeM – Zeitschrift für erz.wiss. Migrationsforschung, Jg. 2, Heft 2/2023, 208–221218



Bourdieu, Pierre (2006): Wie die Kultur zum Bauern kommt. Über Bildung, Schule und Politik.
Schriften zu Politik & Kultur 4. Herausgegeben von Margareta Steinrücke. Hamburg: VSA Verlag.

Brunner, Claudia (2020): Epistemische Gewalt. Wissen und Herrschaft in der kolonialen Moderne.
Bielefeld: transcript.

Castro Varela, María do Mar (2021): Einleitung. Postkoloniale Pädagogik? In: Tertium Comparationis,
26(1), S. 1–8.

Clifford, James (2007): Indigenous Articulations. In: Wilson, Rob/Leigh Connery, Christopher (Hrsg.):
The Worlding Project. Doing Cultural Studies in the Era of Globalization. Berkeley, California:
North Atlantic Books, S. 13–38.

Dussel, Enrique (1993): Eurocentrism and Modernity (Introduction to the Frankfurt Lectures). In:
boundary 2, 20(3), S. 65–76.

Etzkorn, Nadine/Mecheril, Paul (2023): Autonomie als Gegenstand und Maßstab der Kritik. In: Akbaba,
Yaliz/Heinemann, Alisha M.B. (Hrsg): Erziehungswissenschaft dekolonisieren. Theoretische De-
batten und praxisorientierte Impulse. Weinheim und Basel: Beltz, S. 125–150.

Fraser, Nancy (2003): Von der Disziplin zur Flexibilisierung? Foucault im Spiegel der Globalisierung.
In: Fraser, Nancy/Honneth, Axel (Hrsg.): Umverteilung oder Anerkennung. Eine politisch-philo-
sophische Kontroverse. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 239–258.

Fuchs, Thorsten (2015): „Hauptsache anders“, „Hauptsache neu“? Über Normativität in der Theorie
transformatorischer Bildungsprozesse. In: Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Pädagogik,
91(1), S. 14–37.

Füllekruss, David/Kourabas,Veronika/Krenz-Dewe, Daniel/Natarajan, Radhika/Ohm, Vanessa/Rang-
ger, Matthias/Schitow, Katharina/Shure, Saphira/Streicher, Noelia P. (Hrsg.) (2022): Migrations-
gesellschaft – Rassismus – Bildung. Weinheim und Basel: Beltz.

Geipel, Karen/Mecheril, Paul (2014): Postsouveräne Subjektivität als Bildungsziel? Skeptische An-
merkungen. In: Kleiner, Bettina/Rose, Nadine (Hrsg.): (Re‐)Produktion von Ungleichheiten im
Schulalltag. Judith Butlers Konzept der Subjektivierung in der erziehungswissenschaftlichen For-
schung. Opladen: Budrich, S. 35–54.

Gottuck, Susanne/Ivanova-Chessex,Oxana/Shure, Saphira/Steinbach, Anja. (2022): (Un‐)Erschütterbare
Fundamente? Normativitätstheoretische Überlegungen zu Schule und Lehrer*innenbildung. In:
Ivanova-Chessex, Oxana /Shure, Saphira/Steinbach, Anja (Hrsg.): Lehrer*innenbildung – (Re)
Visionen für die Migrationsgesellschaft. Weinheim und Basel: Beltz, S. 154–166.

Grossberg, Lawrence (1999): Was sind Cultural Studies? In: Hörning, Karl H./Winter, Rainer (Hrsg.):
Widerspenstige Kulturen. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 43–83.

Heron, Barbara (2007): Desire for Development. Waterloo, Ontario: Wilfrid Laurier University Press.
Khakpour, Natascha/Niggemann, Jan/Pohn-Lauggas, Ingo/Räthzel, Nora/Rego-Diaz, Victor (2020):

Vorwort des Editorial Board. In: Hall, Stuart (2020): Vertrauter Fremder. Hamburg; Berlin: Ar-
gument, S. 9–12.

Kleinschmidt, Malte (2021): Dekoloniale politische Bildung. Eine empirische Untersuchung von Ler-
nendenvorstellungen zum postkolonialen Erbe. Wiesbaden: Springer Nature.

Knobloch, Phillip D. Th. (2020): Grenzen der Migrationspädagogik. Hyperkulturelle und dekoloniale
Übersetzungen. In: Trans (Hrsg.): Wissen in der Transnationalisierung. Zur Ubiquität und Krise der
Übersetzung. Bielefeld: transcript, S. 235–256.

Knobloch, Phillip D. Th./Drerup, Johannes (2022): Bildung in postkolonialen Konstellationen. Erzie-
hungswissenschaftliche Analysen und pädagogische Perspektiven. Bielefeld: transcript.

Kokemohr, Rainer (2007): Bildung als Welt- und Selbstentwurf im Anspruch des Fremden. Eine
theoretisch-empirische Annäherung an eine Bildungstheorie. In: Koller, Hans-Christoph/Marotzki,
Winfried/Sanders, Olaf (Hrsg.): Bildungsprozesse und Fremdheitserfahrung. Beiträge zu einer
Theorie transformatorischer Bildungsprozesse. Bielefeld: transcript, S. 13–68.

Koller, Hans-Christoph (1999): Bildung und Widerstreit. Zur Struktur biographischer Bildungsprozesse
in der (Post‐)Moderne. München: Wilhelm Fink.

219M. Peters, N. Etzkorn: Bildung konzeptualisieren



Koller, Hans-Christoph (2012): Bildung anders denken. Einführung in die Theorie transformatorischer
Bildungsprozesse. Stuttgart: Kohlhammer.

Koller, Hans-Christoph (2016): Ist jede Transformation als Bildungsprozess zu begreifen? In: Ver-
ständig, Dan/Holze, Jens/Biermann, Ralf (Hrsg.): Von der Bildung zur Medienbildung. Wiesbaden:
Springer Fachmedien, S. 149–161.

Kooroshy, Shadi/Shure, Saphira/Mecheril, Paul (2018): Rassismus in der Migrationsgesellschaft. In:
Hunner-Kreisel, Christine/Wetzel, Jana (Hrsg.): Rassismus in der Sozialen Arbeit und Rassis-
muskritik als Querschnittsaufgabe. Perspektiven für Wissenschaft und Praxis. Lahnstein: Verlag
Neue Praxis, S. 15–26.

Kourabas, Veronika (2020): Rassismuskritik in umkämpften Zeiten. Zur Produktivität des aktuellen
Normativitätsvorwurfs an machtkritische Forschung. In: Bücken, Susanne/Streicher, Noelia/Velho,
Astrid/Mecheril, Paul (Hrsg.): Migrationsgesellschaftliche Diskriminierungsverhältnisse in Bil-
dungssettings. Wiesbaden: Springer VS, S. 213–232.

Kourabas, Veronika (2021): Die Anderen ge-brauchen. Eine rassismustheoretische Analyse von
‚Gastarbeit‘ im migrationsgesellschaftlichen Deutschland. Bielefeld: transcript.

Lentin, Alana (2008): Europe and the Silence about Race. In: European Journal of Social Theory, 11(4),
S. 487–503.

Lipkina, Julia (2017): Die empirische Erschließung von Bildungsprozessen im biografischen Material
mithilfe des integrativen Basisverfahrens. In: ZQF – Zeitschrift für Qualitative Forschung, 18(1),
S. 137–152.

Lüders, Jenny (2007): Ambivalente Selbstpraktiken. Eine Foucaultsche Perspektive auf Bildungspro-
zesse in Weblogs. Bielefeld: transcript.

Marotzki, Wolfgang (1990): Entwurf einer strukturalen Bildungstheorie. Biographietheoretische Aus-
legung von Bildungsprozessen in hochkomplexen Gesellschaften. Weinheim: Deutscher Studien-
Verlag.

Mecheril, Paul (2003): Prekäre Verhältnisse. Münster: Waxmann.
Mecheril, Paul (2020): Migrationsgesellschaftliche Bildungsforschung. Überlegungen aus der Per-

spektive der Cultural Studies. In: Baros, Wassilios/Jobst, Solveig/Gugg, Ricarda/Theurer, Thomas
(Hrsg.): Bildungsherausforderungen in der globalen Migrationsgesellschaft. Berlin: Peter Lang,
S. 57–70.

Mecheril, Paul (Hrsg.) (2016): Handbuch Migrationspädagogik. Weinheim und Basel: Beltz.
Mecheril, Paul/Thomas-Olalde, Oscar/Melter, Claus/Arens, Susanne/Romaner, Elisabeth (2013): Mi-

grationsforschung als Kritik? Erkundung eines epistemischen Anliegens in 57 Schritten. In: Dies.
(Hrsg.): Migrationsforschung als Kritik? Spielräume kritischer Migrationsforschung. Wiesbaden:
Springer VS, S. 7–58.

Mezirow, Jack (1978): Perspective Transformation. In: Adult Education Quarterly, 28(2), S. 100–110.
Mignolo, Walter (2012): Epistemischer Ungehorsam. Rhetorik der Moderne, Logik der Kolo-nialität und

Grammatik der Dekolonialität. Wien und Berlin: Turia + Kant.
Nohl, Arnd-Michael (2006): Bildung und Spontaneität. Phasen biographischer Wandlungsprozesse in

drei Lebensaltern. Empirische Rekonstruktionen und pragmatistische Reflexionen. Opladen: Leske
+ Budrich.

Peters, Manuel (2022): (Selbst‐)Bildungsprozesse in der Migrationsgesellschaft. Über postkoloniale
Mobilitäten junger Erwachsener. Bielefeld: transcript.

Piller, Ingrid (2011): Intercultural Communication. Edinburgh: Edinburgh University Press.
Quijano, Anibal (2007): COLONIALITY AND MODERNITY/RATIONALITY. In: Cultural Studies,

21(2–3), S. 168–178.
Quijano, Anibal (2016): Kolonialität der Macht, Eurozentrismus und Lateinamerika. Wien und Berlin:

Turia + Kant.

ZeM – Zeitschrift für erz.wiss. Migrationsforschung, Jg. 2, Heft 2/2023, 208–221220



Ramadan, Dunja (2022): Sie sehen aus wie wir. In: Süddeutsche Zeitung vom 28.02.2022. URL: https://
www.sueddeutsche.de/medien/flucht-ukraine-russland-rassismus-1.5538654?reduced=true, letzter
Zugriff am 22.11.2022.

Ricken, Norbert (2007): Das Ende der Bildung als Anfang. Anmerkungen zum Streit um Bildung. In:
Harring, Marius/Rohlfs, Carsten/Palentien, Christian (Hrsg.): Perspektiven der Bildung. Kinder und
Jugendliche in formellen, nicht-formellen und informellen Bildungsprozessen. Wiesbaden: VS
Verlag für Sozialwissenschaften, S. 15–41.

Ricken, Norbert (2019): Bildung und Subjektivierung. Bemerkungen zum Verhältnis zweier Theorie-
perspektiven. In: Ricken, Norbert/Casale, Rita/Thompson, Christiane (Hrsg.): Subjektivierung.
Erziehungswissenschaftliche Theorieperspektiven. Weinheim und Basel: Beltz Juventa, S. 95–118.

Rieger-Ladich, Markus (2014): Walter White aka „Heisenberg“. Eine bildungstheoretische Provokation.
In: Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Pädagogik, 90, S. 17–32.

Rieger-Ladich, Markus (2020): Bildungstheorien zur Einführung. Hamburg: Junius.
Roth, Julia/Boatcă, Manuela (2016): Staatsbürgerschaft, Gender und globale Ungleichheiten. In: Fe-

ministische Studien 34(2), S. 189–206.
Rose, Nadine (2012): Migration als Bildungsherausforderung. Subjektivierung und Diskriminierung im

Spiegel von Migrationsbiographien. Bielefeld: transcript.
Rosenberg, Florian von (2011): Bildung und Habitustransformation. Empirische Rekonstruktionen und

bildungstheoretische Reflexionen. Bielefeld: transcript.
Rothberg, Michael (2019): The Implicated Subject. Beyond Victims and Perpetrators. Stanford: Stanford

University Press.
Rucker, Thomas/Anhalt, Elmar (2017): Perspektivität und Dynamik. Studien zur erziehungswissen-

schaftlichen Komplexitätsforschung. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.
Schäfer, Alfred (2011): Irritierende Fremdheit. Bildungsforschung als Diskursanalyse. Paderborn:

Ferdinand Schöningh.
Scharathow, Wiebke (2014): Risiken des Widerstandes. Bielefeld: transcript.
Stojanov, Krassimir (2006): Philosophie und Bildungsforschung: Normative Konzepte in qualitativ-

empirische Bildungsstudien. In: Pongratz, Ludwig A./Wimmer, Michael/Nieke, Wolfgang (Hrsg.):
Bildungsphilosophie und Bildungsforschung. Bielefeld: Janus Presse, S. 66–87.

Thomsen, Sarah (2020): Bildung in Protestbewegungen. Wiesbaden: Springer VS.
Wallerstein, Immanuel (1987): The Construction of Peoplehood. Racism, Nationalism, Ethnicity. In:

Sociological Forum, 2(2), S. 373–388.
Yacek, Douglas (2022): Bildung und Transformation. Zur Diskussion eines erziehungswissenschaftli-

chen Leitbegriffs. Berlin: J.B. Metzler.

Kontakt:
Dr. Manuel Peters
BTU Cottbus-Senftenberg
peters@b-tu.de

Nadine Etzkorn
Universität Bielefeld
nadine.etzkorn@uni-bielefeld.de

221M. Peters, N. Etzkorn: Bildung konzeptualisieren




