
Weitere Abhandlungen

Wann ist eine Utopie hinreichend realistisch? 
Ideale Gerechtigkeitstheorien in der Diskussion

Tamara Jugov*1

Schlüsselwörter: Gerechtigkeit, Gerechtigkeitstheorien, ideale / nicht-ideale Theorie, Realismus, 
Utopismus

Zusammenfassung: Der Beitrag versteht die Debatte um die angemessene Abstraktionshöhe von 
Gerechtigkeitstheorien als eine Diskussion darüber, ob (und an welcher Stelle) empirische Fakten bei 
der Konstruktion der Theorie berücksichtigt werden sollten. Aber wie lässt sich die Frage entscheiden, 
welchen Grad an Realismus beziehungsweise Utopismus eine Theorie der Gerechtigkeit haben sollte? 
Der Beitrag entwickelt hierfür zwei Kriterien: Erstens darf eine Gerechtigkeitstheorie nicht auf 
unzulässigen Idealisierungen beruhen, das heißt sie darf keine partikularen empirischen Fakten als uni-
versell gegebene voraussetzen und so ihren Geltungsbereich auf zu wenige Fälle einschränken. Zwei-
tens darf eine Gerechtigkeitstheorie nicht zu abstrakt werden, indem sie von solchen Fakten abstrahiert, 
die für die Beschreibung von Gerechtigkeitsproblemen konstitutiv sind. Dieser Vorgang lässt eine Theo-
rie zu stark utopisch werden. Als für Gerechtigkeitsfragen konstitutive empirische Fakten identifiziert 
der Beitrag, erstens, moralischen Dissens sowie, zweitens, Strukturen sozialer Macht. Als Folge dieser 
Überlegungen muss Rawls’ Unterscheidung zwischen idealer und nicht-idealer Theorie zugunsten eines 
kritischen und negativistischen Ansatzes verworfen werden. 

Abstract: This article suggests to understand the debate around the appropriate level of how ideal 
a theory of justice should be in terms of whether, and at what point, empirical facts should enter the 
theory. How is this meta-theoretical question to be settled? The article argues that there are two criteria 
that play a key role. First, a theory of justice should avoid inadmissible idealizations, that is, it must not 
presuppose particular empirical facts as universally given. This would unduly restrict the scope of the 
theory. Second, a theory of justice should not be too abstract by abstracting away from facts that are 
necessary or constitutive for problems of justice. This would make it too utopian. The article suggests 
that there are two classes of facts that are constitutive of problems of justice: practices of moral dissent 
and structures of social power. It concludes that Rawls’ distinction between ideal and non-ideal theory 
should be replaced by a critical and negativistic approach to theorizing justice.

*	 Tamara Jugov, TU Dresden
	  0009-0001-2135-5623, Kontakt: tamara.jugov@tu-dresden.de

T. Jugov, Wann ist eine Utopie hinreichend realistisch? Ideale Gerechtigkeitstheorien in der Diskussion, 
ZPTh Jg. 14, Heft 1/2023, S. 107–128  https://doi.org/10.3224/zpth.v14i1.06

mailto:tamara.jugov@tu-dresden.de
https://doi.org/10.3224/zpth.v14i1.06


108� Zeitschrift für Politische Theorie, Heft 1/2023

1. Einleitung

Wie lässt sich die Frage entscheiden, welchen Grad an Realismus beziehungsweise 
Utopismus eine normative Theorie der Gerechtigkeit haben sollte? Wo zwischen Utopis-
mus und Realismus, zwischen idealer und nicht-idealer Theorie, sollte dieser ver-
ortet sein? Dies ist eine meta-theoretische Frage beziehungsweise eine Frage über die 
angemessene Abstraktionshöhe von Gerechtigkeitstheorien. Diese Frage ist in den letz-
ten Jahren vor allem im anglo-amerikanischen, an Rawls’ Konzeption von Gerechtigkeit 
anschließenden philosophischen Diskurs, in eine neue Runde gegangen.1 

Dabei scheint sich ein großes Unbehagen gegenüber zu idealen beziehungsweise zu 
stark utopischen Theorien Bahn zu brechen. Wenn wir es mit Phänomenen wie globaler 
Armut, fehlendem Klimaschutz, Sexismus oder Rassismus zu tun haben – welche Art 
von normativer Orientierung können Gerechtigkeitstheorien dann noch liefern? ‚Im bes-
ten Falle gar keine, im schlechtesten Fall die Falsche‘ – so die verheerende Antwort, die 
Kritiker:innen zu utopischer Gerechtigkeitstheorien gegeben haben. Dabei betrifft der 
zentrale Vorwurf, der insbesondere gegen John Rawls’ Gerechtigkeitskonzept erhoben 
wird, dessen vermeintlichen Utopismus. Die Formulierung „transzendentaler“ (Sen 
2006: 216) und „fleckenloser“ (Sen 2009: 99) institutioneller Ideale – so kritisiert bei-
spielsweise Amartya Sen Rawls’ Kontraktualismus – hilft uns nicht ausreichend dabei, 
unsere von Armut, Hunger und vermeidbaren Krankheiten gebeutelte Welt zu verändern 
(vgl. Sen 2009: 9–27 sowie 96 ff.). Gerechtigkeitstheorien Rawls’scher Prägung, so der 
allgemeine Vorwurf, verlieren sich in utopischen und transzendentalen Höhen, anstatt 
normative Orientierung für nicht-ideale, reale und drängende Problemlagen zu liefern.2 
Vor allem sogenannte politische Realist:innen beklagen, dass Rawls’sche Gerechtig-
keitskonzepte ‚das Politische‛ der politischen Philosophie verkennen, indem sie mora-
lisch apriorischen Prinzipien Vorrang vor den agonistischen und konfliktuellen Eigen-
schaften der politischen Sphäre einräumen und die motivationalen und psychologischen 
Beschränkungen fehlbarer Menschen in keinem ausreichenden Maße berücksichtigen. 
Als Folge würden von Rawls inspirierte Gerechtigkeitskonzepte hoffnungslos idealisie-
rend, moralisierend oder gar ideologisch.3 Gerechtigkeit werde zu einer Art „angewandten 
Moralphilosophie“ (Williams 2008: 2) degradiert. Während sich das Gros der Kommen-
tator:innen darin einig ist, dass Rawls’ Gerechtigkeitstheorie zu ideal beziehungsweise 
zu utopisch sei, wurde Rawls’ Gerechtigkeitstheorie auch Zielscheibe von auf den ers-
ten Blick vollkommen gegenläufigen Angriffen, die in diesem Beitrag nicht behandelt 

1	 Für hilfreiche Anmerkungen zu diesem Text danke ich Sebastian Bender, Fabian Schuppert, den Teilnehmer:in-
nen des Forschungskolloquiums für Politische Theorie und Ideengeschichte der Universität Potsdam sowie 
zwei anonymen Gutachter:innen für diese Zeitschrift. Mein besonderer Dank gilt der DFG-finanzierten Kolleg-
Forschungsgruppe (KFG) Human Abilities und deren Leiter:innen Dominik Perler und Barbara Vetter. Ein 
Forschungssemester an der KFG ermöglichte mir die Fertigstellung dieses Artikels.

2	 Für Vorwürfe dieses Typs vgl. zum Beispiel Sen (2006; 2009), Farrelly (2008), Mason (2004) oder Robeyns (2007).
3	 Vgl. Williams (2008), Geuss (2008), Galston (2010), Mills (2005), Mouffe (2007) sowie Newey (2010).



Tamara Jugov: Wann ist eine Utopie hinreichend realistisch?� 109

werden.4 Wie aber lässt sich eine so allgemeine und grundsätzliche Frage wie die nach 
dem angemessenen ‚Abstraktionsgrad‛ einer Gerechtigkeitstheorie überhaupt sinnvoll 
untersuchen? Mit Rawls’ (2006: 24) Formulierung suchen wir hier nach einer „Realis-
tischen Utopie“ oder – mit Rousseau (1986: 5) gesprochen – nach einer Gerechtigkeits-
theorie, die „Menschen wie sie sind“ und „Gesetze wie sie sein könnten“ zusammen-
denkt. Ein erstes Problem der Debatte besteht dabei darin, dass Begriffe in dieser nicht 
einheitlich verwendet werden, beispielsweise ist nicht immer klar, was Kritiker:innen 
mit der Rede von Utopie und Realismus oder idealer und nicht-idealer Theorie eigent-
lich meinen. Ein zweites Problem der Debatte besteht darin, dass unter der Überschrift 
der Suche nach einer ‚realistischen Utopie‛ auch substantiell unterschiedliche Probleme 
verhandelt werden. Mit Bezug auf beide Probleme macht dieser Beitrag einen Lösungs-
vorschlag: Wir sollten die Debatte um die angemessene Abstraktionshöhe von Gerechtig-
keitstheorien als eine Diskussion darüber auffassen, ob empirische Fakten bei der Kons-
truktion der Theorie berücksichtigt werden sollten – und wenn ja, an welcher Stelle 
der Theoriekonstruktion sie zu berücksichtigen sind. Dies scheint mir die allgemeinste 
und eleganteste Beschreibung der verhandelten Probleme zu sein. Die meta-theoretische 
Herausforderung besteht folglich darin, ein Gerechtigkeitskonzept zu formulieren, das 
zwischen moralischen Überlegungen und empirischen Fakten auf einer überzeugenden 
Abstraktionshöhe vermittelt. 

Um die Frage nach dem angemessen Abstraktionsgrad einer Gerechtigkeitstheorie zu 
beantworten, gehe ich wie folgt vor: In einem ersten Schritt wird die methodologische 
Debatte um den richtigen Grad von Realismus beziehungsweise Utopismus einer 
Gerechtigkeitstheorie umrissen (2.). In einem nächsten Schritt skizziere ich Kriterien 
zur Bewertung der Abstraktionshöhe einer Gerechtigkeitstheorie (3.). Diese werden im 
Verlauf des Artikels weiter plausibilisiert: Erstens darf eine Gerechtigkeitstheorie nicht 
auf unzulässigen Idealisierungen beruhen, das heißt, sie darf keine partikularen empiri-
schen Fakten als universell gegebene voraussetzen und so ihren Geltungsbereich auf zu 
wenige Fälle einschränken. Unzulässige Idealisierungen führen dazu, dass eine Theorie 
zu status-quo-lastig (das heißt zu realistisch) und zu wenig kritisch wird und nicht-ideale 
Fälle nicht erfassen kann (4). Zweitens darf eine Gerechtigkeitstheorie nicht zu abstrakt 
werden, indem sie von für die Beschreibung des Problems notwendigen beziehungs-
weise konstitutiven Fakten abstrahiert. Dieser Vorgang lässt eine Theorie zu stark uto-
pisch werden (5). Ich schlage zwei Klassen von empirischen Fakten beziehungsweise 
Praktiken vor, von denen eine Gerechtigkeitstheorie nicht abstrahieren darf: erstens die 
anthropologische Konstante moralischen Dissenses (5.1); zweitens Strukturen sozialer 
Macht (5.2). Aus diesen Überlegungen schließe ich, dass Rawls’ Unterscheidung zwi-
schen idealer und nicht-idealer Theorie zugunsten eines kritischen und negativistischen 
Ansatzes verworfen werden sollte (6). 

4	 So hat der sozialistische Philosoph Gerald A. Cohen in seinem letzten Buch Rescuing Justice and Equality (2008) 
Rawls’ Theorie für ihren übermäßigen Realismus gebrandmarkt. Cohen kritisiert, dass Rawls empirische Fakten – 
etwa psychologische und soziale Annahmen – im Konstruktionsprozess seiner Theorie zu weitgehend berücksichtigt 
habe und als Folge den normativ-kritischen Kern seiner Theorie kompromittieren würde (vgl. Cohen 2003; 2008).



110� Zeitschrift für Politische Theorie, Heft 1/2023

2. �Die Debatte um den richtigen Grad von Realismus beziehungsweise 
Utopismus von Gerechtigkeitstheorien 

In den letzten Jahren ist eine solche meta-theoretische Debatte um den vermeintlichen 
‚Realismus‘ beziehungsweise ‚Utopismus‛ von Gerechtigkeitstheorien entbrannt, die 
auch als Diskussion um die angemessenen Konturen des Gerechtigkeitsbegriffs selbst aus-
getragen wurde.5 Dabei wurden in dieser Debatte bereits zur Beschreibung des Problems 
verschiedene Begriffe gebraucht. Zunächst und über viele Jahre debattenstrukturierend 
hat sich die von John Rawls eingeführte Unterscheidung zwischen ‚idealer‘ und ‚nicht-
idealer‘ Theorie erwiesen. Später spricht Rawls davon, dass eine allgemeine Aufgabe der 
Gerechtigkeitsphilosophie in der Suche nach einer ‚realistischen Utopie‘ liege. Da sich 
diese Debatte vor allem im Anschluss und als Antwort auf John Rawls’ Gerechtigkeits-
theorie entwickelt hat, macht es Sinn, beide Begrifflichkeiten kurz vorzustellen. 

Eine wichtige Unterscheidung, die Rawls in seiner Theorie der Gerechtigkeit vor-
nimmt, ist die zwischen einem ‚idealen‘ und einem ‚nicht-idealen‘ Teil seiner Gerechtig-
keitstheorie. Diese Terminologie wurde in der Diskussion vielfach aufgegriffen, Rawls 
führt sie aber zur Bezeichnung einer ziemlich speziellen Unterscheidung ein. Der ideale 
Teil einer Gerechtigkeitstheorie setzt Rawls zufolge bestimmte Anwendungsbedingungen 
voraus, nämlich die Existenz solcher Umstände, die Rawls unter dem Kunstbegriff einer 
„wohlgeordneten Gesellschaft“ (Rawls 1975: 277) zusammenfasst. Die Wohlgeordnet-
heit von Gesellschaften definiert Rawls anhand von zwei Annahmen: Erstens sei eine 
wohlgeordnete Gesellschaft durch „vollständige Regelkonformität“ (ebd.) geprägt und 
zweitens durch die Existenz „günstiger Umstände“ (ebd.). Das bedeutet: Rawls Ideal-
theorie kommt erstens erst dort zum Tragen, wo Menschen eine öffentliche Gemeinwohl-
vorstellung bereits teilen und die entsprechenden Gerechtigkeitsprinzipien weitgehend 
befolgen (also beispielsweise keine Anarchie oder Krieg herrscht). Mit der Rede von 
‚günstigen Umständen‘ meint Rawls, dass eine Gesellschaft einigermaßen glückliche 
natürliche Umstände vorfindet, etwa natürliche Ressourcen oder eine bestimmte politi-
sche Kultur.6 Beide Bedingungen – Regelkonformität sowie günstige Bedingungen – sind 
offensichtlich starke Idealisierungen. Sie gehen von Annahmen aus, die in der Realität 
nicht immer erfüllt sind. Rawls (1971: 244) bezeichnet den idealen Teil einer Gerechtig-
keitstheorie als sein Hauptanliegen. Der zweite Teil, die nicht-ideale Theorie, wird erst 
in einem zweiten Schritt in Angriff genommen.7 Dabei gibt Rawls (1975: 25) zu, dass die 
Probleme der nicht-idealen Theorie offenbar „die dringlicheren“ seien (er nennt das Bei-

5	 So haben beispielsweise sowohl Amartya Sen (2009) in seinem Buch The Idea of Justice als auch der sozialis-
tische, linkslibertäre Philosoph Gerald A. Cohen (2008: 2, 279 ff.) in seinem letzten Buch Rescuing Justice and 
Equality (2008) ihre meta-theoretische Kritik an Rawls explizit auf Ebene des ‚concepts‘ vorgebracht.

6	 Verschiedene Arten der ungünstigen Bedingungen – der Regelnichtbefolgung und ungünstiger Umstände – 
bestimmt Rawls (Rawls 2002: 114 ff.) näher in seiner internationalen Konzeption, vgl. auch Simmons (2010).

7	 Erst nach der Wahl einer idealen Theorie und angesichts ungünstiger Umstände, „fragen sich die Beteiligten, 
welche Grundsätze sie unter weniger glücklichen Umständen aufstellen sollen“ (Rawls 1971: 244). Erst in 
seiner internationalen Konzeption widmet Rawls (2002: 114) dem nicht-idealen Teil seiner Theorie mehr 
Aufmerksamkeit.



Tamara Jugov: Wann ist eine Utopie hinreichend realistisch?� 111

spiel des Rassismus in den USA). Seinen Fokus auf die praktisch offensichtlich weniger 
relevante Idealtheorie begründet Rawls (1975: 25) mit deren systematischen Notwendig-
keit für die Bewertung auch nicht-idealer Probleme: „Wenn ich mit der idealen Theorie 
anfange, so deshalb, weil sie nach meiner Auffassung die einzige Grundlage für eine sys-
tematische Behandlung dieser dringenderen Probleme (der nicht-idealen Theorie) abgibt.“ 

Diese Behauptung – dass ideale Theorie eine notwendige Bedingung für die Behand
lung nicht-idealer und drängender Problemlagen darstellt – wurde in der Debatte um die 
angemessene Abstraktionshöhe einer Gerechtigkeitstheorie vehement bestritten. So wurde 
bezweifelt, ob und inwiefern wir ideale Gerechtigkeitstheorien überhaupt benötigen, um 
zwischen ungerechten Situationen normativ differenzieren zu können. Reicht es nicht 
aus, ungerechte Situationen anhand von Gerechtigkeitskriterien miteinander vergleichen 
zu können? Und sollte eine Gerechtigkeitstheorie nicht eher negativistisch vorgehen, das 
heißt, zunächst klare Ungerechtigkeiten als solche identifizieren können, ohne dass dafür 
ein umfassendes Ideal von Gerechtigkeit vorliegen muss? Mit Bezug auf diese Fragen 
argumentiert dieser Beitrag für ein kritisches und negativistisches Gerechtigkeitskonzept.8 

Dafür schlage ich zunächst vor, die Diskussion zur angemessenen Abstraktions-
höhe einer Gerechtigkeitstheorie so zu verstehen, dass es hier allgemeiner um den ange
messenen Grad von ‚Utopismus‘ beziehungsweise ‚Realismus‘ geht, den eine Gerechtig-
keitstheorie haben sollte. Dies schließt an die von John Rawls später eingeführte und 
allgemeinere Rede von einer ‚realistischen Utopie‘9 an. Eine realistische Utopie soll 
Rawls (2006: 23) zufolge die „Grenzen der politisch-praktischen Möglichkeiten“10 son-
dieren, erfüllt aber auch Funktionen der Versöhnung, der Konfliktschlichtung sowie der 
gesellschaftlichen Selbstvergewisserung (vgl. ebd.: 20 ff). Gerechtigkeitstheorien zeich-
nen sich auf der einen Seite durch ihren normativen und kritischen Kern aus: Wenn wir 
beispielsweise kritisieren, dass die Besitzverhältnisse weltweit ungleich sind, dann tun 
wir dies aufgrund von Normen, Werten oder Prinzipien, die in unserer de facto existieren-
den Welt nicht realisiert sind. Wir halten solche Werte oder Prinzipien aber für wahr oder 
irgendwie gerechtfertigt.11 Auf der anderen Seite möchten die meisten Gerechtigkeits-

8	 Dabei gehe ich im Folgenden auf einen solchen Strang der Diskussion nicht weiter ein, der sich mit Bezug 
auf die Spezifizierung individueller Hilfspflichten unter nicht-idealen Bedingungen entwickelt hat. Dieser Dis-
kussionsstrang hat sich insbesondere auf die von Rawls geforderte Bedingung der weitgehenden Regelkonformi-
tät konzentriert. Theoretiker:innen wie Liam Murphy (2010) oder David Miller (2011) haben betont, dass dieser 
Umstand in unserer wirklichen Welt häufig nicht gegeben ist: Es ist zweifelhaft, ob die meisten unserer Mit-
bürger:innen oder Weltbürger:innen ihren Gerechtigkeitspflichten wirklich nachkommen, beispielsweise ihren 
gerechtigkeitstheoretisch geforderten Anteil an der global notwendigen Einsparung ihrer CO2 -Emissionen tat-
sächlich leisten. Wie wirkt sich dieser Umstand der Regelnichtkonformität aber auf den Inhalt unserer indivi-
duellen Gerechtigkeitspflicht aus? Muss dieser entsprechend angepasst werden, etwa indem wir unter solchen 
nicht-idealen Bedingungen mehr leisten müssen als unter idealen Bedingungen eigentlich von uns gefordert 
wäre? (vgl. Murphy 2010; Miller 2011; Valentini 2012). 

9	 Seine Idee einer realistischen Utopie erläutert Rawls (2006: 23 ff.) am ausführlichsten in seinem Neuentwurf 
von Gerechtigkeit als Fairneß.

10	 Sie fragt also danach, wie eine gerechte Gesellschaft unter „einigermaßen günstigen, aber immerhin möglichen 
historischen Bedingungen“ (Rawls 2006: 24) beschaffen sein sollte.

11	 Dies tun wir aufgrund verschiedener Überzeugungen, zum Beispiel aufgrund von meta-ethischen Überlegungen 
zur metaphysischen Natur von Normen oder weil diese Werte und Prinzipien bei bestimmten Konstruktions-



112� Zeitschrift für Politische Theorie, Heft 1/2023

theorien unser Handeln auch praktisch anleiten.12 Um dies erfolgreich tun zu können, 
müssen Gerechtigkeitstheorien zumindest im Prinzip realisierbar sein. Und um realisier-
bar sein zu können, so die Überlegung, muss eine Theorie bestehende empirische Aus-
gangsverhältnisse – unser ziemlich unvollkommenes Hier und Jetzt – irgendwie berück-
sichtigen. Diese Redeweise halte ich für vielversprechend, weswegen ich von dieser im 
Folgenden ausgehe. Mein Vorschlag lautet, dass sich diese Debatte in ihrer allgemeinsten 
Fassung als die Frage nach dem richtigen Verhältnis von Normativität und empirischen 
Fakten am sinnvollsten darstellen lässt.13 Wie genau und welche empirischen Informa-
tionen über unsere bestehenden Umstände sollte eine Gerechtigkeitstheorie aber berück-
sichtigen? Zur Beurteilung dieser Frage entwickelt der nächste Abschnitt zwei Kriterien.

3. Kriterien für eine ‚realistische Utopie‘

Sollen empirische Fakten bei der Begründung einer Gerechtigkeitstheorie eine Rolle 
spielen – und wenn ja, welche? Gegen platonische Gerechtigkeitstheoretiker:innen wie 
beispielsweise Gerald A. Cohen sucht Rawls nach dem, was er in seinem Spätwerk 
als eine ‚realistische Utopie‘14 bezeichnet. Um die „Grenzen der politisch-praktischen 
Möglichkeiten“ (Rawls 2006: 23) auszuloten,15 muss eine realistische Utopie auf der 
einen Seite entscheiden, welche empirischen Umstände als grundlegende Konstanten 
unseres Daseins verstanden werden sollen. Auf der anderen Seite muss sie Bestehendes 
kritisieren, denn „die Grenzen des Möglichen [sind] nicht durch das Wirkliche gegeben“ 
(ebd.: 24). Welche Fakten stellen nun aber solche allgemeinen Informationen dar, von 
denen eine Gerechtigkeitstheorie ausgehen muss, um hinreichend realistisch zu sein? 
Und welche partikularen empirischen Fakten darf sie gar nicht berücksichtigen? 

verfahren ermittelt wurden oder weil wir denken, dass sie die in bestimmten Praktiken implizit vorausgesetzte 
Normativität am besten ausdrücken. 

12	 Dies wendet sich gegen einen solchen Strang zeitgenössischer Gerechtigkeitstheoretiker:innen, die wir Adam Swift 
(2008: 367) folgend als Vertreter:innen eines ‚epistemischen‘ beziehungsweise eines ‚platonischen‘ Verständnisses 
von Gerechtigkeitstheorien bezeichnen können. Diese behaupten, dass Gerechtigkeitstheorien sich in der epis-
temisch korrekten Formulierung ‚erster‘ Gerechtigkeitsprinzipien erschöpfen. Ihnen zufolge sind Prinzipien der 
Gerechtigkeit, die sich als richtig oder wahr herausgestellt haben, von der Frage ihrer Realisierbarkeit im Hier und 
Jetzt unabhängig. In diesem Sinne hat beispielsweise Gerald A. Cohen betont, dass die Aufgabe politischer Philo-
sophie nicht darin bestehe, unser Handeln normativ anzuleiten, sondern die Wahrheit über Ideale wie Gerechtig-
keit zu formulieren: „The question for political philosophy is not what we should think“, so Cohen (2003: 242), 
„but what we should think, even when what we think makes no practical difference“. Damit hängt zusammen, dass 
Cohen Gerechtigkeitsprinzipien als ‚fakt-unabhängig‘ versteht. Auf diesen sehr besonderen Strang in der Debatte 
um die korrekte Abstraktionshöhe von Gerechtigkeitsprinzipien gehe ich im Folgenden nicht ein. 

13	 Realistische Positionen in der Meta-Ethik gehen davon aus, dass es auch moralische Fakten gibt. Für meta-ethi-
sche Realist:innen klingt die Unterscheidung zwischen Normen und Fakten daher irreführend und kann durch 
die Unterscheidung zwischen normativen und deskriptiven Fakten ersetzt werden. 

14	 Seine Idee einer realistischen Utopie erläutert Rawls (2006: 23 ff.) am ausführlichsten in seinem Neuentwurf 
von Gerechtigkeit als Fairneß. 

15	 Sie fragt also danach, wie eine gerechte Gesellschaft unter „einigermaßen günstigen, aber immerhin möglichen 
historischen Bedingungen“ (Rawls 2006: 24) beschaffen sein sollte.



Tamara Jugov: Wann ist eine Utopie hinreichend realistisch?� 113

Solche Fragen lassen sich ihrerseits offensichtlich nicht abstrakt und ohne Ansehung 
ihres konkreten Gegenstands beantworten: Um festzustellen, ob eine Gerechtigkeits-
theorie zu viele oder zu wenige empirische Fakten berücksichtigt hat, und um festzu-
stellen, ob sie dies an den richtigen oder falschen Stellen ihrer Konstruktion getan hat, 
müssen wir eine ungefähre Idee davon haben, welche Art von Theorie eine Gerechtig-
keitstheorie ist, das heißt, worin ihr Ziel und ihre Fragestellung liegt (vgl. Valentini 2012: 
660). Wir benötigen also ein grob umrissenes Gerechtigkeitskonzept. Hierfür könnten 
wir beispielsweise von Platons (1989: 368 ff.) berühmter Idiopragieformel ausgehen, der 
zufolge „gerecht sei, wenn jeder das seine tut“, oder das Gerechtigkeitskonzept in eher 
Aristotelischer Manier als „Ausgleich zwischen konkurrierenden Ansprüchen“ (Aristote-
les 2006: Buch 5; vgl. Rawls 1979: 26) verstehen. Grob gesprochen scheint eine Gerechtig-
keitstheorie also eine Theorie zu sein, die zwischen konkurrierenden Ansprüchen einer 
Menge von Personen mit Bezug auf Probleme der Aufteilung der äußeren Welt normativ 
zu vermitteln sucht.16 Unsere Frage lautet damit also: Von welchen empirischen Fakten 
muss eine Gerechtigkeitstheorie ausgehen, um diese Funktion erfüllen zu können?

Worin könnten nun meta-theoretische Kriterien liegen, die bestimmen, von welchen 
Fakten eine Gerechtigkeitstheorie ausgehen muss und von welchen nicht? Diesbezüg-
lich möchte ich im Folgenden zwei Kriterien vorschlagen, die Onora O’Neills’ hilf-
reiche Unterscheidung zwischen dem Vorgang der Abstraktion und dem der Idealisierung 
weiterentwickeln. Während Abstraktion das bewusste Ausklammern oder Weglassen von 
Fakten bezeichnet und ein unverzichtbares Werkzeug jeder generalisierenden Theorie-
bildung ist, bezeichnet der Vorgang der Idealisierung das Übernehmen unzutreffender, 
partikularer und idealisierter Annahmen in die Formulierung einer Theorie (vgl. O’Neill 
1996: 40 f.). Durch Idealisierungen wird der Geltungsbereich der Theorie entweder auf 
zu wenige Fälle eingeschränkt oder die Theorie wird insgesamt falsch. 

Um eine realistische Utopie zu liefern, so möchte ich im Folgenden vorschlagen, darf 
eine Gerechtigkeitstheorie erstens nicht auf unzulässigen Idealisierungen beruhen, das 
heißt, sie darf keine lediglich partikularen empirischen Fakten als universell gegebene 
voraussetzen und so ihren Geltungsbereich auf zu wenige Fälle einschränken. Das zweite 
Kriterium, das ich vorschlage, bezieht sich auf die unzulässige Abstraktion von für 
Gerechtigkeitsprobleme konstitutiven Fakten. Zwar muss jegliche normative Theorie von 
vielen empirischen Fakten allein deshalb abstrahieren, um diese normativ kritisieren zu 
können. Allerdings wird ein Gerechtigkeitskonzept dann zu abstrakt, wenn es von für die 
Beschreibung des Problems notwendigen Fakten abstrahiert. Dies, so werde ich argumen-
tieren, stellt eine unzulässige Abstraktion dar und führt zu einer zu stark utopischen Theorie. 

Die hier genutzte Unterscheidung zwischen empirischen Fakten auf der einen und 
Normen auf der anderen Seite stellt eine heuristische Vereinfachung dar. Diese Verein-

16	 Eine meiner Meinung nach unkontroverse Eigenschaft von Gerechtigkeitstheorien besteht in ihrer Normativi-
tät. Wie Charles Mills (Mills 2017: 73) betont, müssen Gerechtigkeitstheorien hinreichend kritisch, evaluativ 
beziehungsweise normativ sein, um ihre Funktion zu erfüllen. In diesem Sinne stellen sie einen Ausschnitt mora-
lischer Theorien dar. Dies bezweifeln nur einige extremere Vertreter:innen des politischen Realismus, wie zum 
Beispiel Mouffe (2007).



114� Zeitschrift für Politische Theorie, Heft 1/2023

fachung ist notwendig, um sich die Frage nach der überzeugenden Abstraktionshöhe 
einer Gerechtigkeitstheorie überhaupt vorlegen zu können. Auch ist sie notwendig, um 
Zusammenhänge zwischen Fakten und Normen – etwa die ideologische Verzerrung von 
Normen durch problematische materiale und soziale Strukturen – als solche identifizieren 
zu  können.17 

4. Das Problem der unzulässigen Idealisierung 

Gerechtigkeitstheorien Rawls’scher Prägung wurden in den letzten Jahren insbesondere 
dafür angegriffen, dass sie zu utopisch oder zu ideal seien. Dabei wurde solchen Theo-
rien insbesondere vorgeworfen, dass sie auf nicht-ideale Problemlagen nicht anwendbar 
seien. Wie ich im Folgenden aufzeigen möchte, betrifft ein wichtiges Grundproblem, das 
viele der Kritiker:innen einer Rawls’schen Traditionslinie in der Gerechtigkeitstheorie 
umtreibt, aber gar nicht den Umstand, dass solche Gerechtigkeitskonzepte ‚zu ideal‛ 
sind, sondern im Gegenteil den Umstand, dass sie universell nicht gegebene Annahmen 
bereits in die Anwendungsbedingungen ihrer Theorie eingeschrieben haben und diese so 
auf eine unzulässige Art und Weise idealisieren. Ich schlage vor, dieses Problem unter 
dem Titel der unzulässigen Idealisierung zu fassen.

Wie genau muss der Vorwurf, dass ‚ideale‘ Theorien Rawls’scher Prägung für unsere 
real existierenden – nicht-idealen Umstände – nicht ausreichend hilfreich oder sogar irre-
führend sind, verstanden werden? Eine erste Variante dieses Vorwurfs kritisiert, dass uns 
ideale Gerechtigkeitstheorien nicht genau sagen würden, wie wir den Prozess ihrer Rea-
lisierung gestalten sollen. Wie müssen zum Beispiel verschiedene Abweichungen von 
einem Gerechtigkeitsideal – etwa das gleichzeitige Nicht-Erreichen beider Rawls’scher 
Gerechtigkeitsprinzipien (vgl. Farrelly 2007: 859 ff.) oder Abweichungen in ver-
schiedenen Rechte-Dimensionen (vgl. zum Beispiel Sen 2006: 229; 2009: 99) – gegen-
einander abgewogen werden? Gegen diesen Vorwurf muss betont werden, dass Regeln 
die Details ihrer eigenen Anwendung normalerweise nicht festschreiben können, ohne 
einen umfassenden ‚Algorithmus‘ nicht nur für einzelne Situationen, sondern im Falle 
von Gerechtigkeitstheorien für einen kompletten sozialen Zusammenhang zu liefern (vgl. 
O’Neill 1996: 58 ff.; vgl. auch Habermas 1986: 27). Ebenso wie moralische Regeln keine 
moralischen Entscheidungen für uns treffen können, sondern diese nur anleiten, kann 
auch von Gerechtigkeitstheorien nicht verlangt werden, dass sie uns einen Auto-Piloten 
für ihre Anwendung mitliefern, der uns von der Notwendigkeit des politischen Urtei-
lens sowie des kollektiven politischen Handelns vollständig enthebt. Eine solche Theorie 
wäre im schlimmsten Sinne apolitisch. Entsprechend muss diese Variante einer Kritik an 
zu idealen Gerechtigkeitskonzepten verworfen werden. 

17	 Ob und wie eine klare Unterscheidung zwischen Fakten und Normen überhaupt möglich ist, ist philosophisch 
umstritten. Indem ich diese heuristische Vereinfachung nutze, möchte ich explizit keine Vorannahmen in Bezug 
auf einen meta-ethischen Realismus beziehungsweise Objektivismus treffen, der davon ausgeht, dass wir die 
Wahrheit über Normen unabhängig von unserer sozialen und faktischen Position erkennen können. 



Tamara Jugov: Wann ist eine Utopie hinreichend realistisch?� 115

Eine zweite Version der ‚zu ideal‘-Kritik stellt der von Amartya Sen gegen Rawls 
erhobene Vorwurf dar, dass die Formulierung einer idealen Gerechtigkeitstheorie zum 
Vergleich zweier nicht-idealer Umstände keine notwendige Bedingung sei. Während 
Rawls betont, dass wir ein Gerechtigkeitsideal benötigen, um ein langfristiges Reform-
ziel vor Augen zu haben und um entscheiden zu können, welche Reformschritte wir als 
nächstes angehen sollten (vgl. Rawls 2002: 113 ff.), hat Amartya Sen (2009: 101) gegen 
Rawls argumentiert, dass eine ideale Gerechtigkeitstheorie für die komparative Evalua-
tion nicht-idealer Umstände nicht notwendig sei: 

„Indeed, it is not at all obvious why in making the judgement that some social arrangement X is bet-
ter than an alternative arrangement Y, we have to invoke the identification that some quite different 
alternative, say Z, is the very ‘best’ (or absolutely ‘right’) social arrangement.”

Sen zufolge benötigen wir keine ‚transzendentalen‘ und ‚institutionellen‘ Idealtheorien, 
um ungerechte von sehr ungerechten Zuständen unterscheiden und komparativ evaluieren 
zu können. Um beispielsweise die Höhe zweier Berge vergleichen zu können, etwa die des 
Kilimanjaro mit der des Mount McKinley, sei die Identifizierung des höchsten Berges der 
Welt – des Mount Everest – überflüssig, so Sen (2009: 102). Eine hieran anschließende 
Diskussion betrifft die Frage, inwiefern Idealtheorien in Hinblick auf die Transition zu 
einer gerechteren Welt und für ganz konkrete Reformvorschläge hilfreich sind, zum Bei-
spiel in Hinblick auf Entscheidungen zu „zweitbesten Lösungen“ (Goodin 1995) oder mit 
Bezug auf moralische Transitionskosten (vgl. Buchanan 2004: 62). Ich halte Teile dieses 
Vorwurfs für richtig und werde auf dessen Diskussion in Abschnitt 5 zurückkommen. 

Als maßgebliche Variante des Vorwurfs, dass Gerechtigkeitskonzepte Rawls’scher 
Provenienz ‚zu ideal‘ seien, möchte ich vorerst jedoch eine dritte Lesart untersuchen. 
Diese bezweifelt, dass zeitgenössische Gerechtigkeitstheorien uns bei der Bewertung 
nicht-idealer Problemlagen weiterhelfen können, solange sie auf unzulässigen Idealisie-
rungen beruhen. Wenn der Konstruktionsprozess für eine Gerechtigkeitstheorie zum Bei-
spiel anspruchsvolle politische Institutionen bereits voraussetzt, so ist dieser im Resultat 
auf alle nicht-institutionellen Kontexte nicht anwendbar. Das Problem an Idealisierungen 
besteht dabei wohlgemerkt nicht darin, dass bei der Konstruktion der Theorie zu viele 
Fakten weglassen werden und diese als Folge zu abstrakt wird. Das Problem an Ideali-
sierungen besteht darin, dass sie falsche Annahmen in die Konstruktion der Theorie mit 
einbauen. Wenn eine Theorie beispielsweise auf der Annahme basiert, dass Personen 
immer zwecknutzenrational agieren und mit anderen Personen fundamental unverbunden 
sind – dann sind dies falsche Annahmen, die auf unsere tatsächliche Welt nicht zutreffen.18 
Ebenso trifft es auf unsere Welt nicht zu, dass alle Personen in Staaten – oder gar in wohl-
geordneten Staaten – leben. In den Naturwissenschaften, die die Welt erklären, mögen 
Idealisierungen notwendig sein, um die Welt besser darstellen zu können (beispielsweise 
wenn in der Physik davon ausgegangen wird, dass es ein perfektes Vakuum gibt oder 

18	 Solche Idealisierungen haben viele Kommuntarist:innen und Partikularist:innen an Rawls’ Theorie kritisiert; 
stellvertretend für viele vgl. Sandel (1982). 



116� Zeitschrift für Politische Theorie, Heft 1/2023

Bewegung ohne Reibung möglich ist) (vgl. O’Neill 1996: 41). Auch innerhalb norma-
tiver Theorien ist die Möglichkeit zulässiger Idealisierungen denkbar,19 weshalb ich im 
Folgenden zwischen zulässigen und unzulässigen Idealisierungen unterscheide. In der 
praktischen Philosophie dienen Theorien jedoch nicht der besseren Erkenntnis der Welt, 
sondern der normativen Kritik der Welt. Dabei können Idealisierungen auch problema-
tisch werden. Dann, wenn eine Theorie beispielsweise auf der Prämisse beruht, dass 
Menschen zwecknutzenrational agieren oder dass die Welt grundsätzlich in funktionie-
rende Nationalstaaten eingeteilt ist – dann kritisieren solche Theorien am Ende die Welt 
dafür, dass sie mit der (normativ gebotenen) Theorie nicht übereinstimmt. 

Idealisierungen in der Gerechtigkeitstheorie führen daher zu zwei Problemen. Erstens 
machen unzulässige Idealisierungen die Theorie insgesamt falsch. So kann eine Theorie, 
die Menschen als zwecknutzenrationale Wesen versteht, Phänomene nicht erklären oder 
soziale Kontexte normativ anleiten, in denen Personen nicht zwecknutzenrational han-
deln. Eine Theorie, die davon ausgeht, dass normative Prinzipien zur Organisation glo-
baler Beziehungen grundsätzlich staatszentriert sein sollten, bekommt bestehende glo-
bale Hintergrundungerechtigkeiten zwischen Staaten – etwa das Machtungleichgewicht 
zwischen armen und reichen Staaten oder die Art und Weise, wie globale Handels-
regeln arme Staaten benachteiligen – gar nicht erst in den Blick und sagt in Bezug auf 
diese nichts aus.20 Eine Theorie, die die Unterdrückung von Frauen des globalen Südens 
nur anhand lokaler Praktiken konstatiert, dabei aber globale Praktiken der sexistischen 
Unterdrückung ausblendet, führt ebenfalls zu falschen Ergebnissen (vgl. Khader 2009: 
31, 43, 118). Besonders problematisch ist dabei, dass solche Idealisierungen Theorien 
häufig status-quo-lastig und zu wenig kritisch machen. Indem der Fokus nur auf ein par-
tikulares Set an Fakten gelegt wird, läuft die Theorie Gefahr, bestehende Macht- und 
Beherrschungsverhältnisse zu verschleiern und damit unkritisch zu reproduzieren. 

Ein zweites Problem von unzulässigen Idealisierungen besteht darin, dass sie den 
Geltungsbereich der Theorie auf zu wenige Fälle einschränken und nicht-ideale Fälle 
als Folge nicht erfassen können, weil durch die Theorie fälschlich vorausgesetzte Ideali-
sierungen in solchen Fällen nicht gegeben sind. So können beispielsweise Theorien, die 
von zwecknutzenrationalen Egoist:innen oder von funktionierenden Nationalstaaten aus-
gehen, auf offensichtlich anders gelagerte, nicht-ideale Umstände – irrationale Menschen 
oder Kontexte, die durch politische Institutionen nicht wirksam reguliert werden – nicht 
angewandt werden.21 Bereits Rawls’ heimische Gerechtigkeitstheorie setzt beispiels-

19	 Ein Beispiel hierfür könnten konstitutive Idealisierungen sein. Konstitutive Idealisierungen betreffen zum Bei-
spiel ein idealisiertes Selbstverständnis von Menschen als vernunftfähige Subjekte von Erkenntnissen und Hand-
lungen, wie sie beispielsweise in Habermas’ formalpragmatischen Bedingungen des Diskurses eingelassen sind. 
Damit meint Habermas nicht, dass alle Menschen tatsächlich vernünftig sind, sondern dass wir diese Annahme 
‚kontrafaktisch‘ vornehmen sollten. Ich danke einer/einem anonymen Gutachter:in für diesen Hinweis. 

20	 So lautete ein wichtiger Strang der Kritik an Rawls’ staatszentrierter Völkerrechtskonzeption, vgl. Buchanan 
(2000) und Ronzoni (2009).

21	 Bezüglich der idealisierten Figur der Wohlgeordnetheit von Gesellschaften, die Rawls (1975: 277) als 
Anwendungsbedingung des idealen Teils seiner Gerechtigkeitstheorie voraussetzt, ist sich Rawls über die so 
stark beschränkten Anwendungskontexte seiner Theorie bewusster als die meisten seiner Kritiker:innen. Über-



Tamara Jugov: Wann ist eine Utopie hinreichend realistisch?� 117

weise das Bestehen gesellschaftlicher Kooperation voraus, die fair verfasst sein muss.22 
Damit wird Rawls’ Theorie auf all diejenigen Umstände, in denen fair verfasste politi-
sche Kooperation nicht vorliegt, nicht anwendbar. Manche Formen von Ungerechtigkeit 
– zum Beispiel Rassismus oder Sexismus – sorgen aber dafür, dass eine Gesellschaft 
zwar als kooperative Einheit beschrieben werden kann – aber sicher nicht als eine Gesell-
schaft, in der nach minimal fairen Regeln kooperiert wird (vgl. Mills 2017: 75 ff.). 

Als erste Forderung mit Bezug auf den angemessenen Abstraktionsgrad einer 
Gerechtigkeitstheorie lässt sich also festhalten, dass eine Gerechtigkeitstheorie nicht auf 
unzulässigen Idealisierungen beruhen darf. Das bedeutet, dass eine Theorie keine fal-
schen oder nicht-universell geteilten Annahmen als universell gegeben voraussetzen darf. 
Denn dies läuft erstens Gefahr, den Prozess der Theoriekonstruktion von solchen parti-
kularen Fakten zu starten – und diese so normativ zu valorisieren –, die möglicherweise 
nicht universell gegeben oder aber nicht universell wünschenswert sind. Als Folge wird 
eine Theorie insgesamt zu unkritisch und zu status-quo-lastig. Zweitens verstellen Idea-
lisierungen den Blick auf solche nicht-idealen Umstände, in denen die vorausgesetzten 
Annahmen nicht gegeben sind. 

5. Das Problem der (übermäßigen) Abstraktion 

Die Abstraktion von empirischen Fakten ist eine wichtige Bedingung jeglicher Theorie-
bildung – in ökonomischen Theorien geht es zumeist nicht um Lisa und Jan, sondern 
um Menschen und allgemeinmenschliche Entscheidungsprozesse und in den Theorien 
internationaler Beziehungen geht es meist nicht um Frankreich, Somalia und die USA, 
sondern um Staaten und das Internationale Staatensystem. Auch Gerechtigkeitstheorien 
müssen von partikularen empirischen Fakten abstrahieren, um eine höhere Allgemein-
gültigkeit oder gar Universalität für sich beanspruchen zu können. Gerechtigkeitstheorien 
müssen auch deshalb von der Existenz empirischer Fakten abstrahieren, um diese als nor-
mativ problematisch kritisieren zu können: Soll eine normative und vor allem kritische 
Theorie formuliert werden, kann diese nicht einfach empirische Fakten über unsere Welt 
eins zu eins reproduzieren, sondern muss das Bestehende – zumindest teilweise – anhand 
normativer Maßstäbe kritisieren. 

Auf der anderen Seite dürfen Theorien in ihrer Abstraktion nicht zu weit gehen: Denn 
wenn sie von solchen empirischen Fakten abstrahieren, die für das beschriebene Prob-
lem konstitutiv sind, laufen sie Gefahr, falsch oder gar ideologisch zu werden. In diesem 

all dort, wo die Bedingungen der Regelkonformität und einigermaßen glücklicher natürlicher Umstände nicht 
erfüllt sind, kommt Rawls’ ideale Theorie gar nicht erst zum Tragen. Darüber hinaus macht Rawls (1998, 73, 79, 
178) in Politischer Liberalismus deutlich, dass er seine ideale Gerechtigkeitstheorie explizit nur für den Sonder-
fall solcher Gesellschaften formuliert, die über eine liberale und demokratische Tradition bereits verfügen. 

22	 Rawls (2006: 26 f.) formuliert – insbesondere in seinem letzten Buch Gerechtigkeit als Fairneß: Ein Neuent-
wurf – einen Kooperationsbegriff, der notwendig auf fairen Modalitäten der Zusammenarbeit beruht sowie zur 
Reziprozität bereite Teilnehmer:innen voraussetzt.



118� Zeitschrift für Politische Theorie, Heft 1/2023

Sinne haben beispielsweise Marx und marxistisch inspirierte Theorien kapitalistische 
und liberale Theorien für eine falsche – formale und leere – Freiheitstheorie kritisiert, 
die auf sozialontologisch irreführenden Prämissen beruht: Indem liberale Theorien von 
den sozialen und ökonomischen Hintergrundbedingungen individueller Entscheidungen 
in unzulässiger Art und Weise abstrahieren (etwa von der Verteilung von Produktions-
mitteln in einer Gesellschaft) und lediglich auf den interaktionalen Nahbereich zwischen 
zwei Akteuren fokussieren (etwa auf den Umstand, dass ein hungriger Arbeiter ja frei 
sei, einen ausbeuterischen Vertrag mit dem Kapitalisten zu unterschreiben oder aber dies 
nicht zu tun), würden sie letztlich eine falsche und ideologische Freiheitstheorie vertreten 
(vgl. Marx 1962; Mills 2017: 83).

Die Forderung der Vermeidung falscher Abstraktion erhebt unter anderem auch 
Charles Mills in seiner fulminanten Kritik an Gerechtigkeitstheorien Rawl’scher Prägung. 
Mills argumentiert in seinem Buch Black Rights/White Wrongs (2017) überzeugend, dass 
Rawls’ Gerechtigkeitstheorie die Ungerechtigkeit rassistischer Unterdrückung in den 
USA nicht einzufangen vermag. Rassismus, so Mills (2017: 75), wird von liberalen Theo-
rien à la Rawls als eine beklagenswerte, aber behebbare Abweichung der von ihnen pro-
pagierten Idealtheorie verstanden, spielt im Laufe der Theoriekonstruktion jedoch keine 
Rolle. Dies würde nicht nur eine falsche Sozialontologie voraussetzen, sondern auch von 
wichtigen empirischen Fakten – etwa dem Bestehen sozialer Gruppen und struktureller 
Beherrschung und Ausbeutung zwischen diesen – auf eine unzulässige Art und Weise 
abstrahieren. Dies werde der systematischen und übergroßen Rolle des Rassismus in 
der Geschichte und der heutigen Organisation der USA nicht gerecht (vgl. ebd.: 75 ff.). 
Eine Gerechtigkeitstheorie, die von bestehenden rassistischen Strukturen so weitgehend 
abstrahiere wie Rawls’ Theorie, würde als Folge falsch. Rassistische Praktiken würden 
dann zu beklagenswerten, aber vereinzelten Anomalien herabgewürdigt, „as something 
to be dealt with later“ (ebd.: 76). Auch könnten die reproduktiven Dynamiken rassisti-
scher Unterdrückung als Folge nicht mehr erfasst werden. Nicht zuletzt würde so auch 
der Einfluss struktureller Unterdrückung auf das Design unserer Institutionen – und auf 
die soziale und materiale Verfasstheit unserer kognitiven Vermögen (vgl. ebd.: 82 ff.) – 
ausgeblendet bleiben. Das Problem, so betont Mills immer wieder, bestehe dabei eben 
nicht in der Abstraktionsleistung von Theorien per se. Auch geht es Mills explizit nicht 
darum, einen Relativismus in Bezug auf Wahrheitswerte zu propagieren.23 Das Problem 
liege allein in einer zu weitreichenden Abstraktion. Die Abstraktion von rassistischen 
oder sexistischen Praktiken führe zu falschen Gerechtigkeitstheorien.

Auch Susan Moller Okins frühe Kritik an Rawls’ Gerechtigkeitstheorie lässt sich als 
Kritik der übermäßigen Abstraktion von für die Frage konstitutiven empirischen Fak-
ten – in diesem Fall informellen sozialen Normen – verstehen. So weist Okin darauf 

23	 Mills (2017: 81) betont, dass auch die sozialontologische Beschreibung der Lebenserfahrung partikularer Gruppen 
(etwa people of colour, Frauen et cetera) der Abstraktion bedarf. Theorien wie der Marxismus oder Feminismus 
nehmen für sich in Anspruch, objektiv gültig und wahr zu sein und nicht nur relativ – etwa für bestimmte Gruppen – 
zu gelten. Davon unbenommen sind Einsichten aus der Standpunktepistemologie, denen zufolge man aus manchen 
sozialen Positionen heraus einen privilegierten Zugang zu bestimmten empirischen Fakten und Informationen hat. 



Tamara Jugov: Wann ist eine Utopie hinreichend realistisch?� 119

hin, dass Rawls’ Theoretisierung der monogamen Kernfamilie von informellen sozialen 
Praktiken abstrahiert. Zwar nimmt Rawls Familien explizit in den Gegenstand der ins-
titutionellen Grundstruktur auf und versteht sie somit als Gegenstand, den es gerechtig-
keitstheoretisch zu regeln gelte. Gleichzeitig, so Okin, theoretisiert Rawls die interne 
Organisation von Familien aber an keiner Stelle seiner Theorie. Dies blende aus, dass 
innerhalb von Familien de facto häufig ein Machtgefälle herrscht, das wiederum durch 
informelle soziale Normen reguliert würde, die es beispielsweise für Frauen schwerer 
machten, eine Ehe oder Familie zu verlassen oder mit ökonomisch valorisierten Erwerbs-
biographien zu vereinbaren.24 Als Folge sind Frauen bei einer möglichen Scheidung sehr 
häufig von Armut bedroht, was wiederum dazu beitrage, dass Männer in Ehen mehr 
Macht über Frauen besitzen würden als andersherum (vgl. Okin 1989: 142 – 169). Wür-
den diejenigen sexistischen Strukturen und informellen Normen ausgeblendet, die zu die-
sem Machtungleichgewicht führen und stattdessen nur ein idealisiertes Bild einer intern 
harmonischen Familie zum Ausgangspunkt einer Gerechtigkeitstheorie gemacht, würde 
das Gerechtigkeitskonzept am Ende unbrauchbar, so Okin.

Ich glaube, dass das Problem der übermäßigen Abstraktion von für das beschriebene 
Problem konstitutiven empirischen Fakten auch und gerade in Bezug auf die Formulie-
rung einer überzeugenden Theorie sozialer Gerechtigkeit ein zentrales Kriterium darstellt. 
Von welchen empirischen Fakten darf ein Gerechtigkeitskonzept nun aber auf keinen Fall 
abstrahieren, weil es sonst Gefahr läuft, falsch oder ideologisch zu werden? Anders for-
muliert: Welche Fakten müssen in Bezug auf Probleme sozialer Gerechtigkeit als kons-
titutive gelten? Woher wissen wir, ob Fakten zu Rassismus und zur sexistischen Orga-
nisation von Familien in diese Klasse gehören? Diesbezüglich möchte ich zwei Klassen 
empirischer Fakten vorschlagen, von denen eine Gerechtigkeitstheorie nicht abstrahieren 
darf: Erstens Fakten über moralischen Dissens und zweitens Strukturen sozialer Macht.

5.1 Die empirische Grundkonstante moralischen Dissenses

Die meisten Gerechtigkeitstheoretiker:innen sind sich darüber einig, dass Gerechtigkeits-
theorien so konstruiert werden sollten, dass sie allgemeinmenschliche Umstände berück-
sichtigen beziehungsweise von diesen ausgehen. Wenn Gerechtigkeitstheorien Informa-
tionen über die Bedürftigkeit und soziale Interdependenz von Menschen, über deren 
Emotionen und Motivationen berücksichtigen, werden sie allerdings in einem grund-
legenden Sinne fakt-abhängig. Allein extreme Platoniker:innen, wie Gerald A. Cohen, 
finden, dass diese Form der grundlegenden ‚Fakt-Abhängigkeit‘ für Gerechtigkeits-
prinzipien ein Problem darstellt.25

24	 Aufgrund informeller sozialer Normen wählten Frauen häufig ‚freiwillig‘ solche Berufe, die mit sexistischen Idea-
len in Bezug auf die Vereinbarkeit von Familie und Beruf kompatibel seien. Typischerweise sind solche Berufe 
schlechter bezahlt. Darüber hinaus sei es für junge Eltern rational, auf das niedrigere Einkommen – häufig das der 
Frau – zu verzichten, was die Erwerbsbiographien von Frauen weiter schädige (vgl. Okin 1989: 142–160). 

25	 Vgl. Cohen (2003, 2008). Allerdings bleibt unklar, inwiefern Cohens Forderung nach fakt-unabhängigen Prin-
zipien sinnvoll erfüllt werden kann und worin genau Cohens positives Argument dafür besteht, dass Gerechtig-
keitsprinzipien nur eine fakt-unabhängige Struktur aufweisen sollten. Für beide Einwände argumentiere ich 



120� Zeitschrift für Politische Theorie, Heft 1/2023

Alle anderen Gerechtigkeitstheorien gehen jedoch von solchen empirischen Fakten 
über allgemeinmenschliche Umstände und Bedingungen aus, die wir unter der Über-
schrift „anthropologische Grundkonstanten“ oder auch „objektive Umstände“ (Rawls 
1979: 14 ff.; 1999: 109 ff.) der Gerechtigkeit zusammenfassen können. Ob wir Menschen 
für vernünftig halten, ihnen einen Gerechtigkeitssinn zuschreiben,26 sie für egoistisch 
oder begrenzt altruistisch halten – all das wird für die Formulierung unserer Gerechtig-
keitstheorien offensichtlich eine zentrale Rolle spielen und ist daher zurecht umstritten. 
Handlungsanleitende Gerechtigkeitstheorien gehen beispielsweise davon aus, dass 
Gerechtigkeitstheorien basale Fakten über den Menschen und menschliches Zusammen-
leben zumindest soweit korrekt voraussetzen sollten, dass das in der Moralphilosophie 
mit dem Slogan ought implies can umschriebene Diktum erfüllt werden kann.27 Rea-
list:innen fordern, dass eine hinreichend realistische Gerechtigkeitstheorie darüber hin-
aus von den tatsächlichen Motivationen, Emotionen und machthungrigen Egoismen 
ausgehen, die Personen de facto haben (vgl. Geuss 2010: 9–15). In diesem Sinne dür-
fen Gerechtigkeitstheorien keine Utopien für ätherische Engelwesen auf einem anderen 
Planeten entwerfen, sondern müssen ein irdisches Ideal formulieren, das für Menschen 
realisierbar scheint (vgl. Miller 2008).

Eine besondere Rolle bei der Konzeptualisierung der anthropologischen Grund-
konstanten nimmt die Annahme ein, dass sich Menschen in Bezug auf moralische oder 
‚letzte‘ Fragen uneins sind. Diese Annahme ist theoretisch nicht neutral, sondern führt 
zu einer im weitesten Sinne liberalen Position. Trotzdem scheint sie mir auch ein his-
torisch feststehendes Faktum über menschliche Sozialität auszudrücken. Entsprechend 
viele Philosoph:innen haben dieses Faktum betont: Hobbes (1998: 28) geht beispiels-
weise davon aus, dass moralische Differenzen notwendigerweise vorliegen. Weil indi-
viduelle moralische Überzeugungen nicht zur sozialen Regel für alle taugen, müssten 
politische Autoritäten – etwa Souveräne und Richter – berufen werden, um die hieraus 
entstehenden Konflikte zu schlichten. In diesem Sinne sei die Politik der Moral vor-
geordnet. Auch John Stuart Mill (2010: 16) unterstreicht die Fehlbarkeit moralischer 
Urteile. So sei die Frage des religiösen Glaubens ein „in vieler Hinsicht sehr lehrreicher 
Fall, […] weil er ein schlagendes Beispiel für die Fehlbarkeit dessen bildet, was man 
,moralischen Sinn‘ nennt, denn das odium theologicum eines aufrichtigen Fanatikers 

ausführlich in Kapitel drei von Geltungsgründe Globaler Gerechtigkeit (vgl. Jugov i.E.). Auch treffen Cohens 
Einwände alternative Formen des Konstruktivismus nicht, wie Julian Culp (2015) überzeugend zeigt. 

26	 So geht beispielsweise John Rawls davon aus, dass reale Bürger:innen einen Gerechtigkeitssinn besitzen, der 
sie dazu motiviert, Gerechtigkeitsprinzipien auch tatsächlich zu befolgen. Die Annahme eines universellen 
Gerechtigkeitssinns oder von Vernunft ist dabei offensichtlich auch immer eine Idealisierung (das kritisiert zum 
Beispiel Martha Nussbaum (2010) an John Rawls’ Gerechtigkeitstheorie), die die Anwendungsbedingungen 
einer Gerechtigkeitstheorie auf bestimmte Umstände beschränkt. Allerdings gilt für Annahmen bezüglich 
anthropologischer Grundkonstanten möglicherweise ein Mehrheitsvorbehalt: Soweit Menschen mehrheitlich 
einen Gerechtigkeitssinn haben oder vernünftig sind, kann es für eine Gerechtigkeitstheorie sinnvoll sein, von 
solchen idealisierten Prämissen auszugehen. 

27	 Diese Eigenschaft einer Theorie wird in der englischsprachigen Literatur häufig als Feasibility-Constraint 
beschrieben, zum Beispiel von Buchanan (2004: 62).	



Tamara Jugov: Wann ist eine Utopie hinreichend realistisch?� 121

ist einer der unzweideutigsten Fälle von Moralgefühl“. Nicht zuletzt betont John Rawls 
(1979: 150; 1998: 24; 2006: 24) das „Faktum des Pluralismus“ immer wieder an archi-
tektonisch zentralen Stellen seiner Theorie. Damit meint er, dass sich Menschen mit 
Bezug auf letzte Fragen des „guten Lebens“, das heißt mit Bezug auf „religiöse, philo-
sophische und moralische Lehren“ (Rawls 1998: 219), uneins sind. Aber gibt es nicht 
auch Kulturen, die sich durch eine große kulturelle, moralische und religiöse Homogeni-
tät auszeichnen? Dies wird von kommunitaristischen, konservativen oder relativistischen 
Positionen immer wieder ins Feld geführt. Dagegen scheint mir die empirische Stipu-
lation der Universalität moralischen Dissenses innerhalb aller Kulturen plausibler. Aus 
diesem Grund halte ich empirische Fakten zu einem moralischen Pluralismus für solche 
Fakten, von denen jede überzeugende Gerechtigkeitstheorie ausgehen sollte. 

Welche normativen Forderungen eine Gerechtigkeitstheorie aus diesem Umstand 
ableitet, ist damit noch nicht vorgegeben. Zentral sollte an dieser Stelle die liberale Intui-
tion sein, unter Bedingungen der epistemischen Unsicherheit jede einzelne Person als 
unvertretbare Quelle epistemischer Ansprüche ernst nehmen zu müssen. Zeitgenössische 
liberale Theorien leiten aus diesem Umstand häufig eine praktische beziehungsweise 
politisch motivierte Bescheidenheitsforderung mit Bezug auf den Wahrheitswert mate-
rialer oder substantieller Werte ab.28 Entsprechend bemühen sie sich darum, die Set-
zung materialer oder substantieller Werte zu vermeiden und stattdessen Konstruktions-
prozesse für Theorien anzubieten, die die intersubjektive Rechtfertigbarkeit bestimmter 
Prinzipien lediglich für den Teilbereich der öffentlichen Regelung politischer Sachver-
halte betonen. Damit schlagen sie eher meta-theoretische Grundprinzipien der Gerechtig-
keit vor (vgl. Ronzoni/Valentini 2008; O’Neill 1996). Ich gehe im Folgenden also davon 
aus, dass eine überzeugende Gerechtigkeitstheorie von dem empirischen Umstand eines 
Pluralismus zu moralischen Fragen nicht abstrahieren darf. Wo moralische Wahrheiten 
ohne weitere Erklärung oder Überzeugungsversuche gesetzt werden, besteht immer die 
Gefahr, Gerechtigkeitstheorien zu entwerfen, die über letzte ‚Wahrheiten‘ Bescheid wis-
sen. Damit wird der entscheidende empirische Umstand eines Pluralismus zu solchen 
Fragen eben nicht ernst genommen. Derartige Gerechtigkeitstheorien laufen Gefahr, illi-
beral und autoritär, zumindest aber besserwisserisch und provinziell zu argumentieren. 
Aus diesem Grund halte ich die Abstraktion von dem Faktum moralischen Dissenses für 
eine unzulässige Abstraktion.

5.2 Strukturen sozialer Macht 

Als eine zweite Klasse von für Gerechtigkeitsprobleme konstitutiven Fakten schlage ich 
im Folgenden Fakten über Strukturen sozialer Macht vor. Strukturen sozialer Macht lie-
gen sowohl innerhalb von Gesellschaften als auch global vor. Gerade politische Rea-
list:innen haben in der Debatte häufig angemahnt, dass Gerechtigkeitstheorien nur dann 
angemessen realistisch sein könnten, wenn sie von der Eigenständigkeit einer ‚Politischen 

28	 So kennzeichnet Rainer Forst (2007: 140) die Differenzen zwischen Rawls’ nichtmetaphysischen und Habermas’ 
nachmetaphysischen Begründungsversuchen als einen „Bescheidenheitswettbewerb“. 



122� Zeitschrift für Politische Theorie, Heft 1/2023

Sphäre‘, ja gar von dem Primat ‚des Politischen‘ vor Gerechtigkeitsfragen ausgehen wür-
den (vgl. Geuss 2008; vgl. auch Galston 2012; Mouffe 2007). Gerechtigkeitstheorien soll-
ten von der Existenz politischer Konflikte (so zum Beispiel Geuss 2008; Mouffe 2007), 
sowie von Stabilitätsproblemen und kollektiven (Ir-)Rationalitäten ausgehen (so zum Bei-
spiel Newey 2010: 450 ff.). Worin könnte die Eigenheit ‚des Politischen‘ aber bestehen?

Jeremy Waldron (1999: 102) hat vorgeschlagen, diese Eigenheiten als „Umstände der 
Politik“ zu bezeichnen. Diese bezeichnen eine Situation, in der Personen sich nicht nur in 
Bezug auf letzte ethische Fragen, sondern auch in Bezug auf die moralische Lösung kol-
lektiver Handlungsprobleme uneinig sind. Damit ist gemeint, dass einerseits zwar eine 
Entscheidung in Bezug auf einen geteilten Handlungsrahmen, das heißt ein(en) „com-
mon framework or decision or course of action“ (ebd.) getroffen werden muss. Auf der 
anderen Seite herrscht aber eben Uneinigkeit darüber, „what that framework, decision or 
action should be“ (ebd.). Beide Bedingungen hängen dabei konstitutiv zusammen: 

„Disagreement would not matter if there did not need to be a concerted course of action; and the 
need for a common course of action would not give rise to politics as we know it if there was not 
at least the potential for disagreement about what the concerted course of action should be“ (ebd.). 

Im Gegensatz zum vernünftigen Pluralismus beschreiben die Umstände der Politik also 
keinen epistemischen Konflikt in Bezug auf die Frage nach der Wahrheit moralischer 
oder ethischer Werte. Stattdessen geht es hier um einen praktischen Konflikt in Bezug 
auf die Lösung kollektiver Handlungsprobleme. Dass sich ‚das Politische‘ auf kollektive 
Problemtypen und damit auch auf Probleme der kollektiven Wahl erstreckt, scheint mir 
dabei vergleichsweise wenig kontrovers zu sein. Erst wenn wir davon ausgehen, dass 
Personen sich nicht lediglich mit Bezug auf epistemische Fragen des ‚Guten Lebens‘ 
uneins sind, sondern – praktisch noch viel entscheidender – auch mit Bezug auf die 
moralisch korrekte Lösung von Problemen der kollektiven Wahl, haben wir einen sol-
chen Umstand der Gerechtigkeit beschrieben, der von einer Gerechtigkeitstheorie eine 
wahrhaft ‚realistische‘ Gesinnung verlangt.29 Die Umstände der Politik beschreiben also 
eine Situation, in der erstens umstritten ist, ob überhaupt kooperiert werden sollte und 
zweitens, nach welchen Gerechtigkeitsprinzipien kollektive Kooperation organisiert wer-
den sollte.30 Bernard Williams (2005: 3) schlägt vor, diese Frage als die „erste politische 
Frage“ zu bezeichnen und diese mit Hobbes als die Frage nach der Sicherung von Ord-
nung, Schutz, Sicherheit, Vertrauen und den Bedingungen von Kooperation zu verstehen. 
Diese Frage sei die ‚erste‘, weil ihre Beantwortung eine notwendige Bedingung für das 
Stellen und die Lösung aller weiterer politischer Fragen sei.

29	 Überraschend sei, so Waldron (1999: 106), dass Gerechtigkeitstheoretiker:innen, die sich ja selber als Expert:in-
nen zu Gerechtigkeitsfragen sehen, trotz ihrer tagtäglich ausgetragenen und durchaus grundlegenden Differen-
zen in Bezug auf Gerechtigkeitsfragen, ebendiesem Dissens keine Rolle in ihren Theorien zuweisen.

30	 Ein solches Problem hat Waldron (1999: 102 ff.). zufolge darüber hinaus die Struktur eines Koordinations-
problems mit Verteilkonflikt. Als Koordinationsprobleme mit Verteilkonflikten bezeichnen Spieltheoretiker:in-
nen solche Konstellationen, in denen alle Parteien starke Präferenzen in Hinblick auf die Art der Lösung eines 
kollektiven Problems haben, die kollektive Lösung des Problems jedoch ihrer speziellen Präferenz in Bezug auf 
die Art und Weise der Lösung vorziehen.



Tamara Jugov: Wann ist eine Utopie hinreichend realistisch?� 123

Dabei übersehen sowohl Williams als auch Waldron, dass Menschen das Problem 
kollektiver und politischer Kooperationsformen de facto immer bereits irgendwie gelöst 
haben. Historisch bestehen eigentlich keine Formationen, in denen sich nicht irgendein 
kollektiver Handlungsrahmen faktisch durchgesetzt hat. Ebenfalls entscheidend ist, dass 
solche kollektiven Bezugsrahmen – selbst, wenn sie nicht die anspruchsvolle Form sou-
veräner politischer Institutionen haben – die Machtfrage immer bereits irgendwie lösen. 
In allen historischen Formationen gibt es soziale Strukturen, die in ihrer Gesamtheit die 
Machtverhältnisse zwischen Personen de facto organisieren. Mit Bezug auf Probleme der 
kollektiven Wahl – etwa in Hinblick auf die Frage, welche Eigentumsverteilung gelten 
sollte – haben Personen nicht einfach nur moralisch divergierende Präferenzen. Vielmehr 
herrscht unter politischen Umständen immer eine bereits irgendwie geartete – möglicher-
weise provisorische – Lösung dieses Problems vor. Selbst die meisten Denkexperimente 
zum sogenannten Naturzustand zeichnen kein gänzlich unsoziales Bild dieses Zustands: 
Familien werden nach sozialen Regeln gegründet, Eigentum nach Gewohnheitsrecht 
erkämpft oder verteilt. Dabei liegt das zentrale normative Problem von Naturzustands-
szenarien – das betonen Theoretiker:innen von Hobbes bis Kant – darin, dass wir es hier 
mit einem handfesten Pluralismus subjektiver Rechtsmeinungen zu tun bekommen. Bei-
spielsweise eignen sich Personen im Naturzustand Eigentum nicht lediglich unilateral an, 
sondern erheben damit immer auch Zwangsansprüche gegenüber Dritten. So erlauben die 
meisten Theoretiker:innen der Einzelnen im Naturzustand ihre provisorischen Rechts-
ansprüche unilateral zu verteidigen und durchzusetzen, das bedeutet ihre individuell prä-
ferierte Lösung kollektiver Handlungsprobleme ganz handfest in die Tat umzusetzen. 
Hier wird bereits deutlich, dass auch in einem solchen Zustand Machtprobleme durch 
soziale Strukturen provisorisch gelöst werden. Denn die subjektiven Rechtsmeinungen 
einer Menge von Personen verschränken sich notwendigerweise zu ‚strukturellen Über-
schüssen‘ – das heißt zu sozialen Regeln und Praktiken, die soziale Wirksamkeit besitzen 
(auch dann, wenn sie nicht durch eine zentrale Autorität durchgesetzt werden). Solche 
sozialen Strukturen legen notwendigerweise auch Machtallokationen fest, das heißt gene-
rieren und verteilen Handlungsvermögen von Personen mit Bezug auf andere Personen. 
Sowohl die individuellen Handlungen von Personen als auch deren gewohnheitsmäßiger 
Umgang mit sozialen Positionen tragen dazu bei, Machtordnungen zu schaffen und zu 
reproduzieren. Wir können also schließen, dass Machtverhältnisse (und damit politi-
sche Verhältnisse) immer bereits bestehen, selbst in einem vermeintlich ‚vor-staatlichen‘ 
Zustand. Und von Machtverhältnissen, so die hier vertretene These, darf ein Gerechtig-
keitskonzept nicht abstrahieren, ohne zu abstrakt zu werden.31 

Warum aber sollen Gerechtigkeitstheorien von empirischen Informationen zu der his-
torischen Organisation von Machtverhältnissen nicht abstrahieren dürfen? Die Antwort 
auf diese Frage liegt auf der Hand: Weil Machtverhältnisse fast nie auf normativ neut-

31	 Diesen Gedanken entwickle ich ausführlicher in Geltungsgründe Globaler Gerechtigkeit (i.E.). In diesem 
Zusammenhang diskutiere ich auch Rainer Forsts (2007) Feststellung, dass Macht die „erste Frage der Gerechtig-
keit“ sei. 



124� Zeitschrift für Politische Theorie, Heft 1/2023

rale Art und Weise organisiert sind. Auch werden Machtverhältnisse selten auf eine nor-
mativ neutrale Art und Weise reproduziert. Die Organisation von Machtverhältnissen 
erfolgt häufig entlang sozial konstruierter Gruppenzugehörigkeiten – beispielsweise 
Staatsbürgerschaften (etwa unserer Zugehörigkeiten zu reichen Staaten des Nordens oder 
armen Staaten des Südens), unserer Zugehörigkeit zu sozialen Kategorien wie ‚Männern‘ 
oder ‚Frauen‘ oder ‚Weißen‘ und ‚people of color‘. Dabei sind Machtverhältnisse und 
-praktiken entlang vielschichtiger Konfigurationen organisiert, die sich intersektional 
überlappen, verstärken, abmildern oder durch ihre Überlappung ganz neue Qualitäten 
erlangen können. Eine Gerechtigkeitstheorie darf von solchen Fakten zur Organisation 
von Machtverhältnissen nicht abstrahieren, ohne zu falschen Ergebnissen mit Bezug auf 
die normative Frage danach, was ‚jedem das Seine‘ sein soll, zu führen. Denn Macht-
strukturen nehmen immer schon eine Einteilung von Personen in soziale Kategorien, Rol-
len und vor allem Machtpositionen vor und verteilen damit Befähigungen, gewünschte 
Ziele realisieren zu können, soziale Rollen und Autorität, Ressourcen und Güter sowie 
Allzweckmittel wie die sozialen Grundlagen für Selbstrespekt. In diesem Sinne stellen 
de facto vorhandene soziale Machtstrukturen nicht zuletzt deshalb relevante empirische 
Informationen dar, weil sie Auskunft darüber geben, wie Verteilungsprobleme – obschon 
in einem provisorischen Modus – bereits gelöst wurden. 

Wo eine Theorie von bestehenden Machtverteilungen abstrahiert, ist es allzu leicht, 
bestehende Ungleichheiten auf eine letztlich ideologische Art und Weise zu erklären 
(beispielsweise zu behaupten, dass Ungleichheiten einfach Differenzen im Fleiß und 
der Leistungsbereitschaft verschiedener sozialer Gruppen nachzeichnen).32 Denn eine 
besonders wichtige Rolle von Machtpraktiken betrifft deren Funktion bei der Produk-
tion von (scheinbar neutralem) Wissen (vgl. Foucault 1983) sowie dominanter Recht-
fertigungsnarrative (vgl. Forst 2015). Sofern eine normativ problematische Version die-
ses Zusammenhangs angenommen wird, bezeichnen wir dies häufig mit dem Begriff 
der ‚Ideologie‘. Grob gesprochen bezeichnet die Rede von Ideologie eine Situa-
tion, in der durch willkürliche Machtverhältnisse gekennzeichnete soziale Strukturen 
unsere konzeptuellen Schemata (vgl. Mills 2017: 82; 2007), vorhandenes Wissen oder 
angenommene Normen auf eine normativ problematische Art und Weise verzerren (etwa 
auf eine solche, die zur Reproduktion der normativ problematischen Machtverhältnisse 
führt) (vgl. Mills 2017: 82; Haslanger 2017). Auch mit Bezug auf die akademische Pro-
duktion von Gerechtigkeitstheorien gilt es daher, den Zusammenhang zwischen den 
vorhandenen Machtstrukturen und der Produktion von Wissen kritisch zu hinterfragen. 
Verzerren bestehende Herrschaftsverhältnisse möglicherweise die Auswahl derjenigen 
Methoden und empirischen Fakten, die wir als notwendig für die Konstruktion einer 
Gerechtigkeitstheorie ansehen?33 

32	 Wenn fälschlich davon ausgegangen werde, dass alle Menschen de facto gleich sind und nicht durch soziale 
Strukturen in differentielle Positionen eingeteilt wurden, wirken nicht zuletzt bestimmte Förderinstrumente 
ungerecht, zum Beispiel wirkt die Frauenquote dann als ein ungerechter Verstoß gegen das Leistungsprinzip. 

33	 Diesen Zusammenhang behauptet Charles Mills (2017: 79). Dass Gerechtigkeitstheorien von für Gerechtigkeits-
problemen konstitutiven Fakten in der Vergangenheit so übermäßig abstrahiert hätten, ließe sich nur so erklären, 



Tamara Jugov: Wann ist eine Utopie hinreichend realistisch?� 125

Aus der Betonung des nicht hintergehbaren Charakters von Fakten zu Strukturen 
sozialer Macht ergibt sich im Umkehrschluss eine besondere Variante der begründungs-
theoretischen Bescheidenheitsforderung in Hinblick auf die Rechtfertigung von 
Gerechtigkeitstheorien. Denn rechtfertigungspflichtig sind mit Bezug auf den politi-
schen Handlungsrahmen nicht primär einzelne Handlungen, sondern die Gesamtheit der 
strukturellen Überschüsse individueller Rechtsmeinungen. In Bezug auf die komplexen 
Kooperationsfragen, die sich durch die Umstände der Politik stellen, steht also nicht die 
Moralität einzelner Handlungen von Personen im Mittelpunkt. Vielmehr muss untersucht 
werden, wie sich das rollen- und statusbasierte Verhalten von Personen, ihre dauerhaften 
Dispositionen und ihr gewohnheitsmäßiger Umgang mit Machtprivilegien auf die provi-
sorische Lösung der Ordnungs-, Kooperations- und vor allem der Machtfrage auswirkt.

6. Fazit: Von der idealen zur kritischen Gerechtigkeitstheorie

Dieser Beitrag hat zwei Kriterien für ein solches Gerechtigkeitskonzept formuliert, das 
für sich den Titel einer realistischen Utopie in Anspruch nehmen möchte. Ein Gerechtig-
keitskonzept sollte erstens nicht auf falschen oder nicht universell geteilten empirischen 
Fakten beruhen, das heißt, es sollte keinen falschen empirischen Idealisierungen auf-
ruhen. Ein Gerechtigkeitskonzept, das erst dort zum Tragen kommt, wo Gesellschaften 
bereits fair miteinander kooperieren, wird in Hinblick auf Probleme wie Rassismus und 
Sexismus unbrauchbar. Das Vermeiden unzulässiger Idealisierungen ist auch notwendig, 
um Aussagen in Bezug auf nicht-ideale Kontexte treffen zu können. Zweitens sollte ein 
überzeugend realistisches Gerechtigkeitskonzept von denjenigen empirischen Fakten, die 
für Gerechtigkeitsprobleme konstitutiv sind, nicht abstrahieren. Als für Gerechtigkeits-
probleme konstitutive Fakten hat dieser Beitrag erstens moralischen Dissens und zwei-
tens Strukturen sozialer Macht identifiziert.

Folgt aus dem bisher Argumentierten, dass wir Rawls’ Methode der Konstruktion 
‚idealer‛ Gerechtigkeitstheorien verwerfen müssen? Zwar geht Rawls’ Konstruktion 
eines idealen Teils seiner Gerechtigkeitstheorie vom Faktum des moralischen Dis-
senses an zentraler Stelle aus. Hingegen abstrahiert Rawls’ Idealtheorie von Fakten zu 
(normativ problematischen) Machtverhältnissen, etwa sexistischen oder rassistischen 
Machtpraktiken. Rawls’ idealer Theorieteil soll ja genau beschreiben, wie eine gerechte 
Gesellschaft aussehen würde, in der solche kontingenten Fakten wie unsere Zugehörig-
keit zu sozialen Kategorien und Klassen keine Rolle spielten. Mit Charles Mills habe 
ich geschlossen, dass eine derartige Abstraktion in Hinblick auf die Formulierung einer 
umfassenden Theorie sozialer Gerechtigkeit problematisch ist. Beispielweise können 
die so formulierten Gerechtigkeitsprinzipien – etwa die lexikalische Priorität des ersten 
Gerechtigkeitsprinzips vor dem zweiten Gerechtigkeitsprinzip oder das Prinzip fairer 

dass hier eine bestimmte soziale Gruppe – nämlich weiße, männliche Philosophen – dazu beitrügen, die Interessen 
einer bestimmten sozialen Gruppe – nämlich weißer Männer – zu wahren, was freilich nicht-intentional geschehe.



126� Zeitschrift für Politische Theorie, Heft 1/2023

Chancengleichheit – für Gesellschaftsformationen, die sexistisch oder rassistisch sind, 
eben falsch sein. Eine solche Theorie hat beispielsweise keine Ressourcen, ‚freiwillige‘ 
Entscheidungen von Frauen in sexistischen Gesellschaften (etwa solche Berufe zu wäh-
len, die mit care-Arbeit vereinbar scheinen) in Hinblick auf ihre Perpetuierung von 
Ungerechtigkeit zu kritisieren. Die ungerechten Effekte beherrschender Machtarrange-
ments auf unsere kognitiven Schemata, impliziten Vorurteile oder internen Präferenz-
strukturen bekommt eine ideale Theoriebildung à la Rawls nicht in den Blick. Eine ideale 
Theorie, die bestehende Machtarrangements nicht an zentralen Stellen ihrer Konstruktion 
berücksichtigt, läuft daher Gefahr, diese unkritisch zu reproduzieren.

Gerechtigkeitstheorien, die von Machtverhältnissen abstrahieren, laufen damit auch 
Gefahr, zu wenig kontextsensible und zu stark generalisierte soziale Ideale zu formulie-
ren. Dieses Bedenken klingt in Sens oben genannter Kritik an Rawls’ Idealtheorie an. Sen 
betont, dass die Formulierung einer idealen Theorie weder notwendig noch hinreichend 
zur Identifizierung von Ungerechtigkeit sei und moniert, dass wir kein transzendentales 
Bild ‚höchster‘ Gerechtigkeit benötigen (also etwa des Mount Everest), um Fälle von 
Ungerechtigkeit benennen und komparativ bewerten zu können. Welchen alternativen 
Scopus sollte eine Gerechtigkeitstheorie stattdessen haben? Hier bietet sich ein ‚negativis-
tischer‘ oder, wie ich ihn nennen möchte, ‚kritischer‘ Ansatz der Theoriekonstruktion an. 
Ein solcher entwirft lediglich normative Standards zur Identifizierung von Ungerechtig-
keit, ohne gleichzeitig ein höchstes, umfassendes oder kontextübergreifendes Ideal sozia-
ler Gerechtigkeit zu formulieren (vgl. Shklar 1990; Khader 2019; Mikkola 2016: 14). Zur 
Illustration: Was die Höhe zweier Berge miteinander vergleichbar macht, ist die Maßein-
heit des Meters. Soziale Arrangements könnten in Hinblick auf ihre Gerechtigkeit nun 
anhand von so etwas wie einem ‚Gerechtigkeitsurmeter‘ miteinander verglichen werden. 
Wichtig ist jedoch, dass ein solcher Gerechtigkeitsurmeter nicht einfach einen substantiel-
len materialen Wert setzt – denn dann wäre er mit der empirischen Grundkonstante mora-
lischen Dissenses unvereinbar.34 Stattdessen sollte als Gerechtigkeitsurmeter ein refle-
xives beziehungsweise konstruktivistisches Gerechtigkeitsprinzip wie etwa ein Prinzip 
der Nicht-Beherrschung oder ein fundamentales Rechtfertigungsprinzip gewählt werden.35 
Und ein solches konstruktivistisches Prinzip kann eben nicht dazu verwandt werden, ein 
für alle Kontexte gleiches soziales Gerechtigkeitsideal zu entwerfen (wie dies etwa durch 
Rawls’ prozedurales Denkexperiment des Urzustands zu geschehen scheint).36 Stattdessen 
dient ein konstruktivistisches Gerechtigkeitsprinzip zur Identifizierung von Ungerechtig-

34	 Dies ist meines Erachtens in Sens und Cohens eigenen Gerechtigkeitskonzeptionen das Problem. Dafür kann ich 
hier nicht argumentieren, vgl. aber meine ausführlichere Argumentation in Kapitel 3 von Geltungsgründe globa-
ler Gerechtigkeit (i.E.). 

35	 In diesem Sinne ist der hier gemachte Vorschlag besonders gut mit der Methodologie neuerer kritischen 
Gerechtigkeitstheorien wie denen von Forst (2007), Pettit (2012) sowie Jugov (2020; i.E.) vereinbar. 

36	 Ein Rettungsversuch mit Bezug auf Rawls’ Idealtheorie könnte dahingehend unternommen werden, dass diese 
als konstruktivistische Prozedur lediglich mit Blick auf den partikularen Kontext bereits existierender libera-
ler Demokratien interpretiert wird (diesen eingeschränkten Fundierungsanspruch seiner Theorie betont Rawls 
(1998: 73, 79, 178) ab Politischer Liberalismus vehement selber). Allerdings besteht hier das Problem fort, das 
Rawls bestehende Machtverhältnisse innerhalb liberaler Demokratien zu weitgehend ausblendet. 



Tamara Jugov: Wann ist eine Utopie hinreichend realistisch?� 127

keit. Ein großer Vorteil kritisch-konstruktivistischer Prinzipien besteht dabei darin, dass 
sie auf ganz verschiedene Machtkontexte angewandt werden können und für diese zu 
unterschiedlichen Konzeptionen sozialer Gerechtigkeit führen. Normative Gerechtigkeits-
empfehlungen werden so von Kontext zu Kontext unterschiedlich ausfallen. 

Literatur

Aristoteles, 2006: Nikomachische Ethik, Hamburg. 
Buchanan, Allen, 2004: Justice, Legitimacy, and Self-Determination. Moral Foundations for Inter-

national Law, Oxford. https://doi.org/10.1093/0198295359.001.0001
Cohen, Gerald A., 2003: Facts and Principles. In: Philosophy and Public Affairs 31 (3), 211–245. https://

doi.org/10.1111/j.1088-4963.2003.00211.x
Cohen, Gerald A., 2008: Rescuing Justice and Equality, Cambridge, MA. https://doi.org/10.4159/97806 

74262713
Culp, Julian, 2015: G. A. Cohen, Constructivism and the Fact of Reasonable Pluralism. In: Analyse & 

Kritik 35 (1–2), 131–147. https://doi.org/10.1515/auk-2015-1-209
Farrelly, Colin, 2007: Justice in Ideal Theory: A Refutation. In: Political Studies 55 (4), 844–864. https://

doi.org/10.1111/j.1467-9248.2007.00656.x
Forst, Rainer, 2007: Das Recht auf Rechtfertigung. Elemente einer konstruktivistischen Theorie der 

Gerechtigkeit, Frankfurt (Main).
Forst, Rainer, 2015: Zum Begriff eines Rechtfertigungsnarrativs. In: Ders. (Hg.), Normativität und 

Macht. Zur Analyse sozialer Rechtfertigungsordnungen, Frankfurt (Main), 85–101.
Foucault, Michel, 1983 [1976]: Der Wille zum Wissen: Sexualität und Wahrheit, Frankfurt (Main). 
Galston, William A., 2010: Realism in Political Theory. In: European Journal of Political Theory 9 (4), 

385–411. 
Geuss, Raymond, 2008: Philosophy and Real Politics, Princeton, NJ. https://doi.org/ 10.1177/147488 

5110374001
Habermas, Jürgen, 1986: Moralität und Sittlichkeit. Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die 

Diskursethik zu? In: Ders., Moralität und Sittlichkeit: Das Problem Hegels und die Diskursethik, 
hg. von Wolfgang Kuhlmann, Frankfurt (Main), 16–38.

Haslanger, Sally, 2017: Critical Theory and Practice, Amsterdam. 
Jugov, Tamara, 2020: Systemic Domination as Ground of Justice. In: European Journal of Political 

Theory 19 (1), 47–66. https://doi.org/10.1177/1474885117690905
Jugov, Tamara, i.E.: Geltungsgründe Globaler Gerechtigkeit, Frankfurt (Main).
Khader, Serene, 2019: Decolonizing Universalism. A Transnational Feminist Ethics, Oxford. https://doi.

org/10.1093/oso/9780190664190.001.0001	
Marx, Karl, 1962: Das Kapital. In: Ders. / Friedrich Engels, Marx-Engels-Werke, Band 23, Berlin, 

11–802.
Mason, Andrew, 2004. Just Constraints. In: British Journal of Political Science 34 (2), 251–268. https://

doi.org/10.1017/S0007123404000043
Mikkola, Mari. 2016: The Wrong of Injustice: Dehumanization and its Role in Feminist Philosophy, 

Oxford. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190601072.001.0001
Mill, John S., 2010 [1859]: Über die Freiheit, Stuttgart.
Mills, Charles, 2005: “Ideal theory” as Ideology. In: Hypatia 20 (3), 165–184. https://doi.org/10.1093/

acprof:oso/9780190601072.001.0001 
Mills, Charles. 2007: White Ignorance. In: Race and Epistemologies of Ignorance, hg. von Shannon 

Sullivan und Nancy Tuana, New York, 11–38.

https://doi.org/10.1093/0198295359.001.0001
https://doi.org/10.1111/j.1088-4963.2003.00211.x
https://doi.org/10.1111/j.1088-4963.2003.00211.x
https://doi.org/10.4159/97806
https://doi.org/10.1515/auk-2015-1-209
https://doi.org/10.1111/j.1467-9248.2007.00656.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9248.2007.00656.x
https://doi.org/
https://doi.org/10.1177/1474885117690905
https://doi
https://doi.org/10.1017/S0007123404000043
https://doi.org/10.1017/S0007123404000043
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190601072.001.0001
https://doi.org/10.1093/


128� Zeitschrift für Politische Theorie, Heft 1/2023

Mills, Charles, 2017: Black Rights/White Wrongs: The Critique of Racial Liberalism, Oxford. https://
doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190245412.001.0001	

Miller, David, 2008: Political Philosophy for Earthlings. In: Political Theory: Methods and Approaches, 
hg. von David Leopold und Marc Stears, Oxford, 29–48.

Miller, David, 2011: Taking up the Slack? Responsibility and justice in situations of partial compliance. 
In: Carl Knight / Zofia Stemplowska (Hg.), Responsibility and Distributive Justice, Oxford, 230–
245. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199565801.003.0012

Moller Okin, Susan, 1989: Justice, Gender, and the Family, New York.
Mouffe, Chantal, 2007: Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt (Main).
Newey, Glen, 2010: Two Dogmas of Liberalism. In: European Journal of Political Theory 9 (4), 449–465. 

https://doi.org/10.1177/1474885110374007
O’Neill, Onora, 1987: Abstraction, Idealization and Ideology in Ethics. In: J. D.G. Evens (Hg.), Moral 

Philosophy and Contemporary Problems, Cambridge, UK, 55–69. https://doi.org/10.1017/S095704 
2X00003667

O’Neill, Onora, 1996: Towards Justice and Virtue: A Constructive Account of Practical Reasoning, 
Cambridge, UK.	

Platon, 1989: Der Staat, Hamburg. https://doi.org/10.1017/CBO9780511621239 
Pettit, Philip, 2012: On The People’s Terms. A Republican Theory and Model of Democracy, New York. 

https://doi.org/10.1017/CBO9781139017428
Robeyns, Ingrid, 2008: Ideal Theory in Theory and Practice. In: Social Theory and Practice 34 (3), 341–

362. https://doi.org/10.5840/soctheorpract200834321	
Ronzoni, Miriam / Valentini, Laura, 2008: On the Meta-ethical Status of Constructivism: Reflections 

on G. A. Cohen’s “Facts and Principles”. In: Politics, Philosophy and Economics 7 (4), 403–422. 
https://doi.org/10.1177/1470594X08095751

Rawls, John, 1979 [1971]: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt (Main).
Rawls, John, 1998 [1993]: Politischer Liberalismus. Frankfurt (Main).
Rawls, John, 2002: Das Recht der Völker, Berlin. https://doi.org/10.1515/9783110898538
Rawls, John, 2006: Gerechtigkeit als Fairneß. Ein Neuentwurf, Frankfurt (Main).
Rousseau, Jean-Jacques, 1986 [1762]: Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsätze des Staatsrechts, 

Stuttgart.
Sen, Amartya, 2006: What Do We Want from a Theory of Justice? In: Journal of Philosophy 103 (5), 

215–238. https://doi.org/10.5840/jphil2006103517 
Sen, Amartya, 2009: The Idea of Justice. Cambridge, MA.
Simmons, Alan J., 2010: Ideal and Nonideal Theory. In: Philosophy & Public Affairs 38 (1), 5–36. 

https://doi.org/10.1111/j.1088-4963.2009.01172.x
Skhlar, Judith N., 1990: Faces of Injustice, New Haven / London. 
Swift, Adam, 2008: The Value of Philosophy in Nonideal Circumstances. In: Social Theory & Practice 

34 (3), 363–387. https://doi.org/10.5840/soctheorpract200834322
Valentini, Laura, 2012: Ideal vs. Non-Ideal Theory: A Conceptual Map. In: Philosophy Compass. 7/9, 

654–664. https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2012.00500.x
Waldron, Jeremy, 1987: Theoretical Foundations of Liberalism. In: The Philosophical Quarterly 37 (147), 

127–150. https://doi.org/10.2307/2220334 
Waldron, Jeremy, 1999: Law and Disagreement, Oxford. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/978019 

8262138.001.0001
Williams, Bernard, 2008: Realism and Moralism in Political Theory. In: Ders. (Hg.), In the Beginning was 

the Deed, Princeton, NJ, 1–17. https://doi.org/10.1515/9781400826735.1

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190245412.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190245412.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199565801.003.0012
https://doi.org/10.1177/1474885110374007
https://doi.org/10.1017/S095704
https://doi.org/10.1017/CBO9780511621239
https://doi.org/10.1017/CBO9781139017428
https://doi.org/10.5840/soctheorpract200834321
https://doi.org/10.1177/1470594X08095751
https://doi.org/10.1515/9783110898538
https://doi.org/10.5840/jphil2006103517
https://doi.org/10.1111/j.1088-4963.2009.01172.x
https://doi.org/10.5840/soctheorpract200834322
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2012.00500.x
https://doi.org/10.2307/2220334
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/978019
https://doi.org/10.1515/9781400826735.1



